

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

#### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

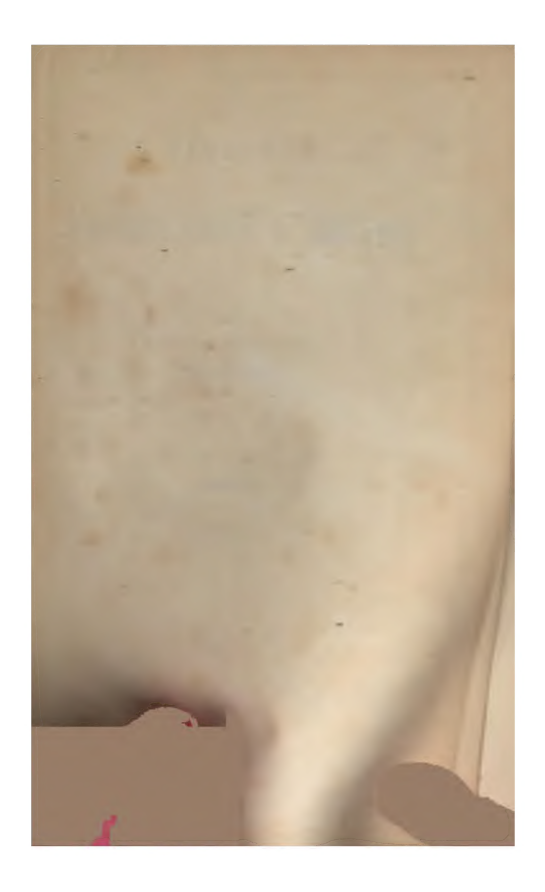
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + Keep it legal Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







I Some of months - Cothain The organisa

# VINDICIÆ

# EPISTOLARUM S. IGNATII

AUCTORE

JOANNE PEARSON

EPISCOPO CESTRIENSI.

EDITIO NOVA

ANNOTATIONIBUS ET PRÆFATIONE

AD HODIERNUM CONTROVERSLÆ STATUM

ACCOMMODATA.

VOL. I.

OXONII:

JOHANNES HENRICUS PARKER.

M'DOOCLII.

C 690.81. Z

HARVARD COLLEGE LIBRARY
TREAT FUND
Clug 2/1929

LONDINI: EXCUDEBAT R CLAY. Vicina corporis morte, non moriebatur in animo Pastoris vigilantia pastoralis; cura tuendi Dominici gregis usque ad extremum vitæ hujus diem mente sobria tenebatur. Ita se Martyrem cogitabat futurum, ut esse non oblivisceretur Episcopum, magis curans quam rationem pastorum Principi de commissis sibi ovibus redderet, quam quid infideli *Imperatori* de fide propria responderet. Ita adversus leonem aperte frementem in confessione virile pectus armabat.

S. Augustinus, Serm. cecix. 4. (Conf. Pearsoni Vind. II. cap. xi. p. 511.)

|  |  | • |  |
|--|--|---|--|
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |
|  |  |   |  |

### EDITORIS PRÆFATIO AD LECTOREM.

Operis dignitas, et Venerandi Auctoris merita. Major lux, quæ hodie ex pluribus Veteris Ecclesiæ monumentis huic quæstioni affulsit. Versiones Armeniaca et Syriaca Epistolarum S. Ignatii. Viri Rev. Gul. Cureton conjectura de singulari auctoritate Fragmentorum Syriacorum. Doctissimorum de ista conjectura sententia. Viri Illustris Christiani Car. Jos. Bunsen Tentamen de Ignatio. de censura Porsoni. Temeraria opinio Illustris Equitis de Pearsono. Argumenta Viri Reverendi refutantur. S. Ignatius Romana prosapia ortus, non Syrus. Syriaca lingua non utebantur Antiochenses. Idioma Epistolarum non est Aramaicum. Loci ex Epistolis Græcis, quos frustra suspectos habet Vir Reverendus. Dallæi argumentum palmarium frustra resuscitare conatur. Inepte cavillatur in Pearsonum. Quid sit revera pretium Syriacorum, et quæ sit ætas. Interpres Syrus in his brevissimis Fragmentis Græca non semper intellexit. Versio, quam habemus, est ex quatuor Epistolis facta Epitome. Id fusius probatur ex loco in Epist. ad Eph. c. 19, quem mutilatum explicare frustra laborant Curetonus, Bunsenius, et Vir Venerabilis Julius C. Hare. Causæ summa proponitur. Pearsoni argumenta stant immota. Testimonia pro vero Ignatio duplo fere aucta. S. Gregorius Magnus non citat Interpolatas Epistolas. Probatur ex S. Hippolyti Opere nuper reperto, Simonem, non Valentinum, primum docuisse de Sige Gnosticorum. Conclusio.

NOVAM hanc Editionem Vindiciarum S. Ignatii, libri auro contra non cari, libentius multo susceperam, quam sperabam me, vel pro ipsius dignitate, vel pro Venerandi Auctoris meritis, perpoliturum. Est enim ejusmodi Opus, quod nemo digne tractare potest, nisi qui se optimis literis a juventute addixerit, quique, acri judicio prope natus, castum Veritatis amorem severiore studio excoluerit; quod non cuivis adornare facile est, licet neque oleo suo nec labori invidens, Veterum Scriptorum monumenta manu frequens versaverit; nedum illi, qui otium inter libros captans, et forenses vitans tumultus, animi solatium potius quam publicum studiorum fructum horis subsecivis expetiverit.

Quinetiam in hac controversia id accidit, quod quidem spe destinabat Pearsonus, quum ultimam huic Operi adponebat manum, ut major lux jam tandem Ignatianis Epistolis affulserit, crescente numero Monumentorum, quæ "Ecclesiam Primitivam sua simplicitate conspicuam" commonstrent, "neque alienis coloribus depictam aut deformatam a." Inde plura subsidia e Patrum Scriptis præsto sunt; et inprimis ex Versionibus Orientalibus, Armeniaca et Syriaca, altera integra, manca altera, quas oportet, quicunque Sancti Martyris Epistolas cum Pearsono tuendas sibi susceperit, sedulo cum Græco textu et cum Versione Vetere Latina conferre. Et Versio quidem Armeniaca septuaginta fere abhine annis typis mandata erat, curante Mina Episcopo Urbis Bagrevand in Armenia majore, Constantinopoli Anno 1783; collatis ad opus, ut ait Matthæus Typographus, quinque codicibus manuscriptis: sed nescio quo fato delitescens Eruditorum notitiam pene effugerat, donec nuperrime doctissimus Julius Henr. Petermann, in Universitate Berolinensi Professor, ad novam Ignatianorum editionem illustrandam advocavit. Syriaca, quanta in pluribus Codicibus adhue restat, post tot rerum Christianarum casus, in Ægypto a pauperibus Monachis Nitriensibus adservata, Anno primum 1838, deinde 1843, a Viro Venerabili Henrico Tattam, Archidiacono Bedfordiensi, publicis sumptibus adjuto, inter alios complures Codices Syriacos coempta, in Museum Britannicum invecta est. His auxiliis oblatis, quoniam Versio utraque confirmat auctoritatem Epistolarum quas tuetur Pearsonus, sperandum erat, et quidem jure sperari adhuc potest, finem liti tandem aliquando accessurum.

<sup>&</sup>quot; Ad Lectorem, sub fin.

Id unum moratur, quod Vir ille Reverendus, qui S. Ignatium e monumentis Syriacis nuper illustrandum sibi proposuit, eo nomine de literis optime meritus, nescio qua tamen iniqua opinatione præreptus, et ultra operis sibi mandati limites evagatus, sententiam Pearsoni, tot novis indiciis confirmatam. tot Virorum Gravissimorum suffragiis comprobatam, iterum in dubium vocare, rem totam mira quadam, ne dicam inani, conjectura sua turbare conatus est b. Habemus scilicet Versionis Syriacæ non nisi tres Epistolas, scriptas, ut tituli præferunt, ad S. Polycarpum, ad Ephesios, et Romanos; sed quæ non penitus respondent Græcis, et quum magnam partem trium Epistolarum omittant, partem Epistolæ ad Trallenses in media Epistola ad Romanos habent insertam. Has tamen Epistolarum particulas solas esse S. Martyris, quæ hodie exstant, relliquias, Vir Reverendus impense sibi persuasit. Hinc mihi, quod nollem, ingratum opus injunctum est, ut Viri rationes aliquas expenderem, quæstionem quasi nova incude ad hodiernum controversiæ statum reformarem, argumenta Pearsoni novis hisce ambagibus involuta explicarem. Non enim satis est illi visum dicere Pearsonum, si hodie viveret, et eisdem testimoniis uti posset, in eandem hanc sententiam iturum; sed non veritus est venerandum Antistitem, quo nemo sinceriore aut sanctiore fide in re critica versatus unquam fuit, astutiæ et sollertiæ præpropere accusare, dicta ejus parum intellecta narrando depravare, aliquando, tantam enim rem tam negligenter tractat, dum Dallæum repetit, Pearsonum, quasi nunquam conspexisset, præterire, aliquando Criticos alios minorum gentium, et imprimis "doctissimum," quem vocat, Whistonum, ad partes vocare. vero Whistonum in societatem rei criticæ susceperit, nonne hunc oportet, si prudens est, Whistoni posteram famam

At vero rogabis, unde hæc fiducia, quæ Virum Syriaca Scripta evolventem, cum laude, quam profecto deminutam nemo æquus studiorum æstimator optaret, impulit, ut Igna-

natianse, or the Genuine Epistles of St. Ignatius, as exhibited in the Syriac Version, vindicated. Ib. 1846." "Corpus Ignatianum, or a Complete Collection of the Ignatian Epistles. Ib. 1849."

b Vir Reverendus Gul. Cureton, Reg. Majestatis Capellanus, et Eccl. Westmonasteriensis Præbendarius, in Libris, "The Ancient Syriac Version of the Epistles of St. Ignatius to St. Polycarp, the Ephesians, and the Romans. Lond. 1845." "Vindiciæ Ig-

tium Eusebianum respueret, et nullum, nisi quem tribus abbreviatis Epistolis Syrus Interpres repræsentat, hodie crederet esse superstitem? Equidem tibi, Lector Benevole, satisfacere valde exoptans nequeo. Dira quædam cupido altius Viri animo insedit, ut id credere, et aliis credendum proponere, satageret. Nihil autem omnino ad persuadendum attulit, nisi quod in duobus Codicibus Syriacis tres Epistolas breviori forma exstare deprehenderit, et in tertio Codice unam ex tribus, Epistolam seil. ad S. Polycarpum. At vero ex Syriacis Scriptoribus compluribus, quorum sententias sive tractatus una in lucem protulit, palam est, apud Ecclesiam Orientalem, sæculo quinto sive sexto, quo tempore hæc Versio facta est, septem Epistolas, prout ab Eusebio, Hieronymo, Theodoreto, agnitas fuisse, et sæpius in Scriptis ab Ecclesiæ Doctoribus adhibitas.

Interim, ne in hac parte ultra præscriptum mihi munus immorarer, id vetuit, quod plures Viri Doctissimi hanc hypothesin, quam tenui tibicine fulta sit, jampridem perspectam habuere. Inprimis Reverendus admodum Senex, ad instaurandam inter literas humaniores SS, Patrum memoriam natus, Martinus Josephus Routh, Collegii S. Mariæ Magdalenæ apud Oxonienses Præsese: deinde Vir Reverendus Gulielmus Jacobson, Sacræ Theologiæ in eadem Universitate Professor Regius, ipse optime de S. Ignatio meritus, qui Martyris sinceras Epistolas summa cura edidit, et adnotationibus, tum Pearsoni aliorumque Virorum Doctorum, tum suis, illustravit d: Vir Reverendus Robertus Hussey, Regius Professor ibidem Historiæ Ecclesiasticæ, qui, in Præfatione ad Conciones Academicas Anglice scripta, jugulum causæ peritissime aperuit e: Censor non contemnendus in "Censura Anglicana f:" et denique Vir Eruditus in "Censura Trimestri," qui Pearsonum non ita facile velut sexagenarium de ponte trudendum, vel potius, ut ficto nomine mendicantem, ab Ignatia Via summovendum, et acute et benigne commonuit g.

Neque apud exteros omnino cum plausu aut favente

<sup>\*</sup> In Præfatione sua ad "Reliquias Sacras," ed. 1846, vol. i. p. xxviii.

d In Pracfat. ad "Patres Apostolicos," ed. tert. 1847, p. liv.

Oxon. 1849, pp. xiii.—xxxviii.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> English Review, Dec. 1845, pp. 309-353.

F Quarterly Review, Dec. 1850, pp. 69-99.

silentio acceptum est Corpus Ignatianum, unde videbatur nimia temeritate cor Ignatianum fuisse abstractum. Monuit inprimis, quem nuper nominavi, doctissimus Jul. Henricus Petermann, Armeniacam Veterem Versionem, quum e Syriaca antiquiore proculdubio translata esset, exhibere tamen septem Epistolas eodem ordine atque tenore quo exstant sex in Codice Mediceo, septima in Colbertino, et præterea sex alias. quibus Testimonia apud Veteres Patres non dantur. Idem Editionem harum Epistolarum tredecim Notis Criticis instruxit h; qua quidem nihil melius adhuc factum ad exhibendum nobis in sinceris Epistolis sincerum Ignatii textum. Memorandus etiam Car. Jos. Hefelius, Tubingensis, qui in Editione sua S. Ignatii, jam tertio repetita et aucta, Syriaca a nostrate edita Epitomen esse a Syro Monacho compaginatam satis probabiliter pronunciati. Deinde Henricus Denzinger, Professor Herbipolitanus, Tractatum singularem edidit, quo auctoritatem priorum septem Epistolarum contra hanc Epitomen rationibus partim Pearsonianis, partim suis, commodissime tuetur k.

Quinetiam Vir in Antiquitate Ecclesiastica satis spectatus, nuper mortuus, Augustus Neander, quum primo aspectu Syrum Epitomatorem pro vero Ignatio Epistolico amplexus esset, postea, ut notum est, re altius perpensa, quum cerneret nihil inde profici posse ad disciplinam Ecclesiæ Primitivæ determinandam, priori sententiæ renunciavit, nec majoris pretii Syriaca quam Græca esse palam professus est. Censuram literariam, qualis hodie, opinor, apud eruditissimos Germanos prævalet, non ita pridem protulit Franciscus Jos. Mone, Archivorum Publicorum Curator in Ducatu Badensi, Laicus, sed in sacris studiis non incultus, qui in Tractatu insigni de Liturgiis, "Quicquid est," ait, "quod recentiores Critici jam intra annos proximos quindecim de Epistolis Ignatianis disputaverint, id omne Epistolarum auctoritatem unice confirmavit!."

<sup>&</sup>lt;sup>h</sup> S. Ignatii Patris Apostolici quæ feruntur Epistolæ, coll. Edd. Græcis, Versionibusque Syriaca, Armeniaca, Latinis. Lips. 1849. pp. 565.

Latinis. Lips. 1849. pp. 565.

<sup>1</sup> Tubingæ, 1847. Vide etiam "Kirchen-Lexicon, oder Encyclopädie der Katholischen Theologie, von H. J. Wetzer und Benedikt Welte."—Frei-

burg. 1850. Vol. i. pp. 598-600.

\* "Ueber die Aechtheit des bisherigen Textes der Ignatianischen Briefe, von Heinrich Denzinger, Dr. der Philosophie und Theologie."—Würtzburg, 1849.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Frankfurt. 1850, p. 67.

Equidem tot Virorum Eruditissimorum, mea laude nihil indigentium, judiciis, non omnino inexspectatis, confirmatus, in Ignatianæ controversiæ lucum mea ligna inferre pepercissem; neque enim tu mecum, Candide Lector, comes ire optares,

rursus perplexum iter omne revolvens Fallacis sylvæ;

nisi alias persuasum esset hanc partem laboris sine Pearsoni injuria penitus omitti non posse, nec, prout amicis bene doctis visum est, rationibus his omnino neglectis, coronam adhuc magni Præsulis capiti hærentem posse illæsam atque immarcescentem servari. Nec tamen adeo animo obsequutus sum, ut vel omnes, vel maximam partem conclusionum, quas obtulit novus Ignatianorum Adversarius, ad examen revocarem; quum satis constaret Viros Gravissimos, quos memoravi, huic muneri non defuisse, et, si paucas expenderem, sperandum esset de cæteris te, Lector Candide, æquam facile sententiam laturum.

Habet, fateor, Vir ille Reverendus magnum adjutorem, et eundem Equitem Illustrem, qui, quum hanc quæstionem non minore impetu atque conatu aggressus sit, quam si antesignanus fuisset, de me fortasse questurus est, si nomen ejus et labores ingrato penitus silentio premam m. De quo Viro tamen admodum invitus loquor. Eques ille Illustris jamdiu viguit, et viget adhuc, conciliis Regum et Senatorum; prospero honorum suorum decursu jam adhuc fruitur; apud Angligenas amabilis hospes commoratur; idem nullo fere literarum stadio non exercitus; felix studiorum, nisi Theologiam et res Ecclesiasticas tentasset. Ecquis vero, qui Pearsoni mite ingenium et honestatis laudem vel fando audierit, atrocis hujusce sententiæ auctorem inter sanos Criticos patietur? "Dallæus," ait ille, "quantum enitescit collatus cum Censore isto arrogante et iracundo Pearsono! Dallæi liber, manifestum veritatis indicium præ se ferens, primum sibi vindicat locum apud Philologicos et Ecclesiasticæ Historiæ Scrutatores: at Pearsonus nihil agit, nisi quod sollertem Advocatum arguat, qui, quum pejorem causam tuendam sibi susceperit, adhibet eruditionem certe aliquam, sed probitatis et consci-

<sup>\*</sup> Christ Car. Jos. Bunsen, Borussiæ Regis apud Angliam Legatus.

entiæ parum "." Miraberis proculdubio, Amice Lector, quamobrem hac tanta labe Vir ipse doctrina excultus Pearsoni mores pariter atque doctrinam adsperserit. Nempe venerandus noster Antistes, si Illustrem Equitem audias, S. Hippolytum inter Testes Ignatianos acciri voluit: quo uno exemplo actum esse jam ait de fide et existimatione Pearsoni. Fortasse: sed interim id unum deest, ut indicet nobis Illustris Eques quo tandem loco Pearsonus Hippolytum, velut alter Æsculapius, mutum et mortuum inter vivos et valentes ad testimonium dicendum resuscitaverit. Qui enim Pearsoni Vindicias perlegerint, negant sibi novum hunc Virbium inter Testes usquam obvium fuisse.

Interim qua fide Eques Illustris Ignatium a Syro decurtatum tractaverit, quibus artibus ad ingenium Ecclesiæ suæ Futuri Sæculi reformaverit, ab aliis potius quam a me velim scisciteris °. Certe e compatriotis ipsius non unus conquestus est, Virum insignem arte quadam diplomatica Criticum agere, qui, novum hunc textum nactus, ab Ignatio amovere conatus est quicquid vel Ecclesiæ Romanæ, vel Protestantibus antiquum morem obtinentibus, prodesse potuisset, conservare autem quantum a nova Schola Criticorum Tubingensium se immunem præstaret. Quid referam commenta, ut honesto nomine Theophori, quod vel Syriaca Excerpta passim præferunt, S. Ignatium spoliaret? Quid frigida nimis et jejuna argumenta, quibus ardentem Martyris orationem, recisis adhuc pluribus sententiis, torsit, fregit, et comminuit? Mihi. fateor, nullus restat animus ut ostendam Martyris disjecta et luxata et a Syriaca machœra vixdum refrigerata membra

Vir sui temporis non minimus, Thomas Smith, qui cum Pearsono in vivis versatus erat, testimonio suo comprobavit id quod Scripta Pearsoni omnia evincunt: "Compertum habeo," inquit, "ex frequenti ista, qua me dignatus est Vir maximus, conversatione, neminem, sive inter loquendum, sive inter scribendum, aut sedatiori animo aut exactiori judicio, etiam in ipso primo rerum conceptu, exstitisse."—Præf. in Ignat. p. iv. Probitatem vero in Pearsono laudare injuria Virtutis fuerit.

o Vide Die Drei ächten und die vier unächten Briefe des Ignatius, &c., Hamb. 1847.

Locum exhibemus Tentonice, ne Versio nostra in suspicionem cadat: "Dallié steht jetzt sehr glänzend da gegen Pearson's übermüthige und leidenschaftliche Kritik: sein Buch ist ein Meisterwerk Philologischer Kritik und Kirchengeschichtlicher Forschung mit vorschauendem Takte der Wahrheit, während Pearson's Werk jetzt nichté mehr als die Schutzschrift eines geschickten Advocaten heissen kann," (Alibi est "ein gewandter Sachwalter," p. 69,) "welcher eine unwahre Sache mit mehr Gelehrsamkeit als Kedlichkeit und Gewissen verheidigt hat."—Ignatius von Antiochien und Seine Zeit. Hamburg. 1847. p. 239.

quibus ille vulneribus, restituere se professus, vexavit iterum, detrivit, detruncavit, projecit denique inter molares Tubingensium, mitiorum fortasse Criticorum, conficienda <sup>p</sup>."

Qui igitur hanc tanti Viri umbram pro præsidio nactus est, frigoris opaci solatio per me quidem fruatur. Est enim ejusmodi, quod olim solatio fuit apud invitos auditores agenti:

Satis est Equitem mihi plaudere, ut audax, Contemtis aliis, explosa Arbuscula dixit.

Ait scilicet Vir Illustris, nescio quo rumore præpropere fretus, "Porsonum nihili æstimasse argumenta Pearsoni: Porsonum rem totam expendisse, prout alias multimodas quæstiones ad Novi Fœderis criticam notitiam spectantes q." Traditioni non scriptæ fidem tantam largiri Religionis Reformatæ, et adhuc ad imaginem Sæculi Futuri reformandæ, acerrimum propugnatorem, proculdubio mireris. Sed quoniam Traditionis natura ita comparata est, ut nihil perdat dum traditur, mihi curæ fuit, et contigit, ut ad duos Reverendissimos et apprime doctos Præsules Anglicanos, Londinensem scil. et Lincolniensem, de Traditionis hujusce fontibus provocarem. Venerandi hi Patres, qui cum Porsone vivo uterque versati sunt, mihi confirmavere fabulæ originem totam esse, quod semel Porsonus, cum Viro Rev. Roberto Hodgson Greenwood, Collegii Sanctissimæ Trinitatis apud Cantabrigienses Socio, otiose collocutus, dixit, -non, quod ait Vir Reverendus, Equitis Illustris vestigiis insistens, "Pearsoni Opus nemini posse satisfacere ',''—sed "Pearsonum in Vindiciis sibi non penitus satisfecisse." Hæc quum referebat Greenwoodius, ut erat vir veritatis amans, addere solebat, "Porsonum nihil ulterius dixisse, quo se explicaret." Possumus igitur, nulla Porsoni injuria, arbitrari, Criticum hunc sagacem aliquid pluris desiderasse, quo Pearsoni argumentum absolutissimum fieret, nullo modo id "nihili æstimasse." De summa quæstione quid senserit Porsonus, nihil in alterutram partem ex Greenwoodii narratione judicandum. Quid ad rem faciat Porsoni diligentia, qualiscunque fuerit, in "quæstionibus ad Novi Fæderis notitiam spectantibus," equidem non video.

P Vide Die Ignatianischen Briefe und ihr neuester Kritiker. Von Dr. F. C. Baur. Tubingen. 1848.

q Ignatius von Antiochien, ut supr. 239.
Corp. Ign. Præf. pp. xiv. xv.

Meo monitu non indiget eruditus Lector, ut videat onus probandi, quod aiunt, Syri Decurtatoris adstipulatoribus totum incumbere. Nos Septem Epistolas proferimus, quas omnes Patres Vetustissimi testimoniis suis et citationibus apertissime agnoscunt. Illi nos intra limites Trium Epistolarum coarctant, quarum textui Patrum testimonia non omnino respondent, quarum numero Patrum auctoritas omnino refragatur. Ipse enim inprimis S. Polycarpus, ut bene admonet Denzingerus, de pluribus, non de tribus, Epistolis loquitur. fice laborat Vir Reverendus, ut Dallæum a Pearsono semel prostratum erigat et reficiat: ita tamen ut argumenta ejus, quæ Syrum suum feriunt, cum Pearsono pariter contemnat, cæteros contusi Critici articulos in locum quemque suum restituere conetur, et sanitate iterum donare. At profecto de Dallæo idem credere fas est, quod olim cel. Johnsonum nostrum respondisse memorant, querenti, quod de libro quodam, paginis nondum cultello apertis, judicium dederat: " Equidem non putaveram auctorem a tergo paginæ melius quidquam quam in fronte scripsisse." Qui in parte, quam Syriaca Versio exhibet, adeo parum prospere versatus est, cur meliore Genio tutum ad Græca accessisse arbitremur? Hujus generis recidiva argumenta, non omnia, sed plura fortasse quam oportuit, in notulis meis subinde tractavi.

Veniamus ad ea, quæ Viri Reverendi sunt propria. Ait ergo, neque id semel, Ignatius ipse Syrus fuit; Ignatii patrio sermone utitur Syrus Interpres <sup>t</sup>. Hoc, rogo, unde illi cognitum? Nomen Ignatii et Pearsonus et alii plures viderunt esse Romanum, idem quod Egnatii nomen, sæpius apud Ciceronem et Tacitum, et in Gruteri Inscriptionibus passim obvium. Neque egomet vel ex Actis Martyrii, vel aliter, intelligo, quo consilio Trajanus ad Romam Martyrem destinaverit, nisi, quum civis ille esset Romanus, ut supplicio præsenti cives terreret, ne plures Christo nomina darent. At Antiochenses, ait, Syriaco sermone patrio loquebantur <sup>u</sup>. Itane? Nonne Antiochia ortu erat Macedonum, Atheniensium, et aliorum Graiorum, colonia? nonne ibi Macedonum regum curia? An Syriacis libris bibliotheca Seleucidarum

<sup>S. Polycarp. Epist. cap. 13. Denzinger, p. 80.
In Vindiciis, quas vocat, Ignatia
"Corp. Ign. Introd. lxxxv.;
"Et p. 309.
"Corp. Ign. Introd. liv.</sup> 

erat referta? Megasthenes et Euphorion an Syriace scripta ediderunt? An Theophilus, Meletius, Chrysostomus Syriace apud Antiochenses solebant concionari? An quisquam ante tempora Ephraemii ex Comite Episcopi, imperante Justiniano; qui tamen ipse, quum Syrus esset, Græcæ linguæ sermonem bene callebat et scribebat \*? Quinetiam ipse Chrysostomus nos docet quales essent qui tunc temporis in Syria Syriaca lingua utebantur, homines scil. quos nominat rusticos illiteratos atque idiotas, qui rarius ad Urbem ex provincia vicina accedebant. Proculdubio Versio est Syriaca, quam Vir Reverendus tuetur; neque ausus est ipse inventis suis ita plaudere, ut Ignatium Orientali lingua scripsisse plane affirmet z. Quorsum vero hæc de patrio sermone Ignatii et Antiochensium, tanta industria repetita, nisi ut vento obliquo Syriacas merces in meliorem portum dirigat?

"Pearsonus," ait Vir Reverendus, "nihil suspicatus est de phrasibus Aramaicis, quibus abundant hæ Epistolæ a." Pearsonus unde suspicari potuisset, quod nemo ante reperta Syriaca suspicatus est, nemo fortasse post reperta suspicabitur? Certe quæcunque dicta Criticus novus Aramaismum redolere docet, ea omnia Syro suo Ignatio cum Novi Fœderis Scriptoribus communia sunt b; nisi excipias quæ in Introductionem suam ex abundantia contulit. Ibi vero composita adjectiva, άξιόθεος, άξιοπρεπής, cum multis aliis, Syro patre nata esse innuit, quia radix, and dignus, frequentius apud Scriptores Syriacos occurrit c. Quæstio est de compositis: respondet Criticus de voce simplici, quali nullam hominum in terris linguam penitus carere credendum est. Syriacam vero, cum cognatis linguis Orientalibus, composita refugere quis nescit? Græcos contra, et Atticos Scriptores ante alios, et ab his edoctos Asiaticos, eadem in deliciis habere? 'Αξιομακάριστον a Xenophonte fortasse sonare didicerat Ignatius; a Syris certe nihil tale audierat.

Deinde admonet ignaros, privativa apud Syros formari, præfixo negativo ij, sicut apud Græcos præfixa vocali à: inde Aramaica ab origine esse vult quæcunque hujusmodi composita apud Tres Epistolas occurrunt. Commemorat, inter alia,

<sup>\*</sup> Phot. Bibl. Cod. cexxviii.

Hom. xix. ad Pop. Antioch.
Corp. Ign. p. 278, l. 1, 2.

<sup>Ibid. p. 288.
Ibid. pp. 271, 280, 288.
P. liv.</sup> 

ακίνητος, ἄκαιρος, ἀόρατος, ἄτρεπτος, ἀπαθής. Hæc si quid valeant, pari ratione evincere susciperem Ignatium patrio sermone Cambro-Britannorum scripsisse; quibus scil. admiranda suppetit copia verborum cum negativa particula di composita.

Parum probabile arbitratur Vir Reverendus, nec credere sibi in animum inducit, exstitisse quenquam qui Excerpta ex Ignatii Epistolis fecerit. At in omni Christiana antiquitate quid solennius, quam mos iste Excerpta ex libris Patrum Vetustiorum faciendi? Quid vetat Syrum quenpiam talem in Ignatium fuisse, qualis Novatianus, si Hieronymo creditur, in Tertullianum, qualis Prosper in Augustinum, Eucherius in Cassianum, Beda noster in Isidorum? Quinetiam, ut jamdudum monuit Vir Doctus in Censura Trimestri d, ex duobus Syriacis Codicibus, Tractatuum, quos Criticus ipse diligentissime exscripsit, alter constat Excerptis Ignatianis, alter est brevissimum ex quatuor Epistolis factum Compendium.

Piget sane moram trahere cæteris Viri levissimis conjecturis, quibus ipse sibi imposuit, Dallæo magistro destitutus, fidem tamen receptis Epistolis abrogari postulat. credit dicere, si qua vox sibi inusitata in his Epistolis occurrit, mirari se quid velit, quasi quod ipse miratur statim eo nomine imposturam redolere putandum sit. "Mira locutio," ait, "χρώμα Θεού, quam alias," scil. ab Interpolatore, "miro modo immutatam legimus, συνάφειαν Θεοῦ e." Epist. ad Eph. cap. 4. Certe Interpolator a sensu Ignatii non aberrat, sed vocem pedestrem pro figurativa substituit. an cæteri interpretes vocem melius reddiderint, quam cum delectu in Epistola sua posuisse S. Martyrem arbitror. enim τὸ χρῶμα, apud Musicorum filios, melodia, qua hemitonia non minus quam toni sonum reddunt, ut sit perfectissimus modulorum concentus: (Vitruv. y. cap. 4.) χρώμα vero Θεοῦ, chromaticam melodiam Deo dignam, vocat Ignatius, ne de vulgari harmonia, propter mollitiem infami, loqui videretur; de qua consulendus Macrobius, Somn. Scip. ii. cap. 4; Clem. Alexandr. Pædag. ii. cap. 4. § 44. ad fin. Quod autem hic et alibi somniat Criticus, "Scriptorem Epistolæ respexisse historiam sæculo quinto vulgatam, Ignatium cantus Eccle-

d Quarterly Rev. Dec. 1850, pp. 79, 80. Corp. Ign. p. 316.

siastici fuisse doctorem," nihil probat, nisi id quod Vir rerum peritus, non ita pridem apud Angliam Summus Justitiarius, dicere solebat, "Non cuivis homini Metaphora temere credenda est."

Ecce iterum. Legitur in Epist. ad Polycarpum, cap. 7. 'Η ἐκκλησία ἡ ἐν 'Αντιοχεία τῆς Συρίας εἰρηνεύει. Clausulam agnoscunt pariter Interpres Latinus et Armenius. Quid ad hæc Criticus? "Vox τῆς Συρίας adjecta τῆ 'Αντιοχεία Interpolatorem palam prodere mihi visa est. Plane supervacuum fecisset Ignatius, si Polycarpo indicasset quamnam unam ex pluribus Antiochiæ nomine insignitis urbibus intelligi voluisset. Idem dictum vellem de Epist. ad Philadelph. cap. 10; ad Smyrn. cap. 11'."

Hæc ut capiam, quod de me equidem pronunciare non ausim, miseræ plebeculæ, si supervacua usurpaverint, veniam dabit Criticus, Sanctis Patribus et Martyribus non item. Tradit sane Appianus in Syriacis, monente Pearsono, Not. ad Smyrn. p. 20, Antiochias sedecim a Seleuco in memoriam patris conditas: hanc vero, cujus Ecclesiam rexerat Ignatius, Antiochiam Syriæ, magnam Antiochiam, sive Antiochiam ad Daphnen, solenni cognomine appellatam, plures ostendunt auctores. (Vid. Brotier. ad Tac. Ann. ii. 83; Joseph. Antiq. xvii. cap. 2; Bell. Jud. i. cap. 21; Malelæ Chronogr. 256; 272; et alibi; Gruter. Inscript. 567, 10.) Ab hac urbe ad Smyrnam prope litus Asiæ naviganti oculis obviam se dedisset Antiochia ad Cragum, iter pedestre facienti prætereundæ essent fortasse Antiochia Pisidiæ et Antiochia ad Mæandrum. Inter tot urbes cognomines, quis dicturus est supervacuum fecisse Ignatium quod urbem suam distinxerit? Quin vero ejusmodi est hæc objectio, ac si quis de Platonis Gorgiæ sinceritate dubitaret, quod ibi Socrates cum Callicle colloquens inquit, Καλλικλής ὁ ᾿Αχαρνεύς, et mox de seipso, Σωκράτης ό 'Αλωπεκήθεν. Supervacuum plane fuit, ut vel Calliclem moneret, illum ortu Acharnensem esse, vel ut pagum suum patrium, Callicli bene notum, commemoraret. Ergo Interpolatoris manus manifesta est. Vel, si placet, fingamus, venturo tempore Criticus hujus notæ, si inciderit in Chartam Regis cujusdam Britannici, aut Reginæ nostræ, (quam conservet Deus!) in qua mentio facta fuerit de "villa nostra

f Corp. Ign. p. 275.

Barvici ad Tuedam," quas turbas excitaturus sit. cuum plane fecit Chartæ scriptor, qui voces "ad Tuedam" adjecit, quum non alia usquam exstet villa Barvici ab ultima Thule usque ad Fretum Britannicum. Fictorem fraude sua detectum habes.

Sed ne quid desit Dallæi pro viribus Ultori, argumentum illud palmarium, quod semel a Pearsono sopitum s, supremum Larroquius, vel fortasse Oudinus, congemuit, iterum voce cientem audias. "Nemo," ait, "Ecclesiæ nostræ statum majore fide aut amore colit, quam ego; longe autem firmioribus et ex altiore fonte petitis argumentis stare illam mihi persuasum est, quam quæ Epistolarum Ignatianarum testimoniis ullo modo nitatur h." Ait ulterius, post resecta dubia, et quæ sibi Syriacam Versionem tuenti spuria visa sunt, " adhuc restare quod probare possit Episcopum, Presbyteros, et Diaconos, eo tempore quo scribebat S. Ignatius, in Ecclesia Smyrnensi jamdudum constitutos fuisse." Sed tamen, mutata cantilena, alibi sæpius docet, "id egisse" Epistolarum Græcarum Scriptorem, "id fraudis incitamentum fuisse, ut obedire et consentire Episcopo suo Christianos ubique cogeret i." Eodem proposito Criticorum infelicium scrinia compilavit, verba convertit k, quorum si quid valeat in hac quæstione auctoritas, possum et alios complures ex Socini partibus advocare, quibus scil. unum opus est hujusmodi fundamenta dejicere 1. Hoc rogo Virum ab Episcopi manu ipsum sacris ordinibus adscriptum: Iste "fons altior," quem crepat, unde erat? E cœlo, an ex hominibus? Si e cœlo, nonne indignum est credere Christianum Veterem, quicunque is fuerit, eandem nobiscum veritatem professum, ab eodem nobiscum hominum Salvatore edoctum, sicut veritas est in Jesu, tamen ante conspectum Domini loquutum, et ante conspectum Ejus protulisse Ista "firmiora argumenta" an Veteribus nota erant, an ignota? Si nota, quod inficiari sexcenti Dallæi, si resurgant, non valebunt, si eadem ubique ab Apostolis constituta erat Ecclesize forma, quorsum Vetus Scriptor quisquam

Vindic. Part. ii. cap. xii. p. 534.

sqq.

Corp. Ign. p. xv.

Corp. Ign. pp. 281. 309. 327, 328.

Corp. Ign. Introd. p. lxxxvii.

<sup>1</sup> E. g. Vide Librum, cui titulus, "Three Letters to Francis Wrangham, Archdeacon of Cleveland," York, 1823. pp. 144, 145. Scilicet "hoc voluit post Socinum Dallæus," ut scite Pearsonus, P. ii. cap. i. infr. p. 350.

animi sui salutem in discrimen ageret, sub falso nomine hortans ad officia, quæ nemo usquam Christianus abnegaret?

Taceo suffugia Viro Erudito indigna, quale est quod ait neminem sibi quærenti obvium fuisse, qui Pearsoni Vindicias perlegerat m. Certe, ut mihi non uno exemplo compertum, juvenes Oxonienses, etiam qui Ignatianam controversiam minus curant. Dialectices summæ exercitationem ex hoc eximio Tractatu et condiscunt, et dum condiscunt admirantur. Virum autem Reverendum, Genio Ignorantiæ nimis fidentem, Pearsono a se minime perlecto obtrectasse, in notulis meis non semel demonstravi. Taceo quod asserit Pearsoni rationes inter se pugnare: id probare, non asserere, oportuit. Taceo quod ait Larroquium, miserum hominem et causæ suæ vix credulum, cujus "rationes exsibilandas potius quam refellendas" pronunciavit gravissimus auctor Beveregius<sup>n</sup>, judicio Virorum Doctissimorum, Pearsono responsum absolutissimum dedisse. Taceo cavillationes ineptas, quales neque audet ipse aperte proferre, nec quisquam vir bonus æquo animo sustentabit; qualis est quod Usserium et Fabricium Criticos Pearsono valentiores, et fortasse veritatis amantiores vocato. Longe absit, ut egomet famam venerabilis Usserii vel egregii Fabricii minutam velim, quorum uterque de Ignatio idem sensit ac Pearsonus. Sed mecum, Lector, disce, dum potes, quam nullo negotio fiat Criticus, si lancibus et trutina agenda res sit, si ex mole librorum potius quam ingenii vena, auctorem liceat expendere. Taceo denique imbecillis animi contumeliam, quam indicare satis est, ut Antistitis Magni vitam et memoriam colentibus indignationem non sine risu commoveam, quod ait, Pearsonum, doctrina quidem non immerentem, sed factionis, cui inservierat, patrocinio, ad Episcopatus in Ecclesia Anglicana dignitatem fuisse provectum p.

Redeo ad ea quæ Syriaca propius tangunt. Fidem Codicis Medicei elevat Vir Reverendus, quod is scriptus est pluribus sæculis serius quam Codices Syriaci; quasi non permulta

ensem se commendaverat, discas ex Epistola ejus ad Archiepiscopum suum, Virum memorabilem, fortem et bo-num, et bonarum literarum susceptorem, Gilbertum Sheldon, quam nos non its pridem edidimus in Præf. ad Pearsoni Opp. Minora. Oxon. 1844. vol. i. p. cxix.

m Corp. Ign. Præf. p. xiv. n In Cod. Canon. I. xiii. 7. Cf. Bull. Def. Fid. Nic. cap. ii. 7; et sect. iii. cap. i. 14.

o Corp. Ign. p. xiii., et 311.
p Vid. Corp. Ign. p. xxi. Quibus
artibus optimus Pearsonus, jam annis satis auctus, ad Episcopatum Cestri-

exstarent Veterum indubitatæ fidei Monumenta, quorum Codices habemus in Bibliothecis non nisi recenti manu scrip-Dissimulat id quod summum est, textum Codicis locis a tot Patribus laudatis tam bene respondere. Mendas huic Codici paucas irrepsisse, nemo negat: opem ad emendandum e Versionibus aliquando expetendam, omnes agnoscunt. Quod quidem fiet etiam ex his Syriacis Fragmentis, si semel statuatur quæ sit hujusce Orientalis Versionis ætas, quid sit Codicum pretium. Exempli gratia, in Epist. ad Romanos, cap. 2, Græca habemus ex Codice Colbertino, Έαν γαρ σιωπήσητε άπ' έμου, έγω γενήσομαι Θεού εάν δε έρασθητε της σαρκός μου, πάλιν ἔσομαι τρέγων. Eadem legerat Interpolator, qui nihil mutavit. Vetus autem Interpres Latinus, Si enim taceatis a me, ego ero Dei; (Cod. Caiensis, ego verbum Dei;) si autem desideretis carnem meam, rursus factus sum vox. Legerat ergo, ut credibile est, έγω λόγος ἔσομαι Θεοῦ et postea, πάλιν γέγονα φωνή. Eadem legisse videntur Syri plures, qui hunc locum, vel cum contextu, vel sine contextu, exhibent. Corp. Ign. p. 42, l. 6, 7; 206, l. 26, 7; 225, l. 14, 15. Versio Armeniaca hujus Epistolæ est duplex: altera, si quid video, cum Colbertino Codice consentit; altera cum Syris et Interprete Latino. Petermann. p. 141.

Notabilis sane hæc diversitas, cujus causam, donec accedat aliud exemplar Græcum, frustra scisciteris. Par fere utrique lectioni auctoritas; neque egomet præstandum in me suscipiam, utra sit alteri præferenda. Hoc dico; clausulam πάλιν ἔσομαι τρέχων neque Smithius nec Ruinartus mihi satis expediunt, quum desit propositio præcedens, cui respondeat hæc ἀπόδοσις. Si conjicere liceat, ut in re dubia, crediderim S. Martyrem plenius aliquid scripsisse, et librarios deceptos, quum similia periodi membra essent repetenda, alterum alteram clausulam omisisse. Quid si ponamus hujusmodi sententiam fortasse ab Ignatio provenisse? Ἐὰν γὰρ σιωπήσητε ἀπ' ἐμοῦ, ἐγωὶ λόγος ἔσομαι Θεοῦ· ἐὰν δὲ ἐρασθῆτε τῆς σαρκός μου, πάλιν γέγονα φωνή. Ἐὰν σιωπήσητε, τὸν δρόμον ἀρτίως τετέλεκα· ἐὰν δὲ μὴ, πάλιν ἔσομαι τρέχων.

Quod ad antithesin spectat, quam præferunt Latinus et Syrus et alter Armenius Interpres, Vir Reverendus ait "multos Scriptores nascentis Ecclesiæ" cum Joanne Monacho Syro incerti sæculi, quem citat, "consensisse, ut voce λόγος intelligerent

hominem spiritualem, voce φωνή, animalem η." Adducit ex Græcis, Origene, Athanasio, et aliis, multa quibus Naturam illi τοῦ Λόγου τοῦ Θεοῦ edocent. Num Salvatorem Hominum Vir Reverendus vult nudum hominem spiritualem fuisse? Absit ut hoc credam. At Origenes loquitur etiam de S. Joanne Baptista, quem φωνήν fuisse ex ipsius verbis, Joann. i. 23, indicat, sed φωνήν δεικνύουσαν τὸν Λόγον. An vero Origenes ibi doceat hominem fuisse animalem S. Baptistam, dubitare certe possumus: an id quisquam Christianus docuerit, scire velim. Quin et Origenes ipse has argutias petitas ex vocibus λόγος, φωνή, ήχος, ut ex Gnosticorum deliriis natas, summatim condemnat. Sufficit, ait, ad istas nugas evertendas simplex et obfirmata negatio. 'Αρκεῖ εἰς ἀνατροπὴν ἡ ἀπαραμύθητος ἀπόφασις. In Joann. tom. vi. § 12.

Tolle hæc inepta commenta, quibus Criticus aliud agens Hæreseos cautibus caput imprudens impegit. Obscurior est aliquanto sensus loci quem tractamus. Quærendum tamen, an forte Ignatius, sancta quadam libertate utens, dixerit se, semel voti compotem,  $\lambda \acute{o}\gamma o\nu \Theta \epsilon o\mathring{v}$  futurum esse, quia bene norat, quod Hilarius ait, in Psalm. exviii. 89, "postquam hoc sæculum transierit, in cælo verbum obedientiæ, constitutæ in creaturis quæ revelationem filiorum Dei exspectant, permansurum." Nisi potius prospiciebat istam Divini Logi propiorem participationem, et promissa expleta, per quæ efficiamur Divinæ consortes Naturæ. (Vid. S. Athan. Orat. i. cap. v. § 16.) Jam de voce  $\phi \omega \nu \dot{\eta}$ , cui oppositus est  $\lambda \acute{o}\gamma o\varsigma$ , minus incerti sumus; namque, ut cum Augustino loquar, Serm. celxxxviii., "verbum valet plurimum et sine voce: vox inanis est sine verbo."

Hunc locum idcirco fusius prosecuti sumus, quod non solus stat Syrus Interpres, quum a lectione Codicis Colbertini discedit, sed habet adstipulantem Vet. Versionem Latinam. Quum solus est, non idem valet, ut pluribus exemplis facile ostendi potest. Inprimis vero multa frustra conjecit Vir Reverendus de vetustate Versionis Syriacæ. Nullo modo probari potest hanc Versionem ante sæculum sextum, recens ortum fortasse, fortasse adultum, lucem adspexisse <sup>r</sup>. Frustra est, quod nimio captus amore intactarum chartarum Nitriensium,

Corp. Ign. p. 292.
 Vid. R. Hussey, Pref. ad Conc. p. xxii. not. v. Vid. infr. pp. 100, 101.

ait "Syriacam Recensionem Irenæo et Origeni fuisse notam "." Frustra est quod Veteri Versioni Novi Testamenti æquævam esse innuit. Satis constat, etiam ex his brevissimis Fragmentis, Syrum Interpretem aliquando Græca non bene intel-In Epist. ad Polycarpum, cap. 1, καὶ πάντας παρα-دهکوث vertit, اما سے رصک حکم ایع اومدره, et sis petens (precibus,) pro omnibus filiis hominis. In ejusdem exsulto in vobis. In Epist. ad Romanos, init. άξιοπρεπής vertit quasi esset ἀξιοβίωτος, Liù Loa, vita digna. Legendum esse conjicit Vir Reverendus | pro | ut fiat digna decente, pro digna vita. An id Syrus dixisset pro المالك , digna decore, judicent peritiores. Namque et genio et idiomati Linguarum Orientalium repugnat, ut adjectivum, more Attico, pro substantivo cognato substituatur; quibus potius solenne est substantiva in casu genitivo pro adjectivo Melius, nec tamen accurate, Græco aut Latino adhibere. vertit Syrus alius in Fragmento Versionis Actorum S. Ignatii, (Corp. p. 224, l. 27,) معمد مرابع digna splendore Ejus, scil. Dei. Sed mihi nullo modo propositum est, ut novum subsidium quod ex Syris nacti sumus, contemnam. Id unum dico: Syrus, quem habemus, Epitomator est Ignatii, non Interpres. Ignatium repræsentat, sed non plenum et totum Ignatium.

Ut rem summam paucissimis expediam, Syriaca illa Excerpta esse, et a manu quidem festina, ne dicam indocta, exarata, exemplo uno allato satis comprobatur. Locus est celeberrimus, Epistolæ ad Ephesios, cap. 19. Ἑλαθεν τὸν ἄρ-χοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τοκετὸς αὐτῆς, ὁμοίως καὶ ὁ θάνατος τοῦ Κυρίου, τρία μυστήρια κραυγῆς, ἄτινα ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη. Verba priora citant Auctor Comment. sub Theophili nomine editi; Origenes, Hom. vi. in Lucam; Auctor in Append. Basil. Opp. ii. 598; Hieronymus in Matthæum, Opp. vii. 12: sententiam fere totam Eusebius, Quæst. ad Steph. ap. Maii Nov. Coll. i. 4; Andreas Cretensis in Cod. Oxon. Bodleiano; Jovius Monachus apud Photium Cod. ccxxii.; Timotheus Junior Alexandrinus in Vers. Syr. apud Corp. Ign. p. 211; Syrus alter, ib. p. 219: ut nullus fere exstet Ignatii locus, quem plura confirmant

Corp. Ign. p. lxxv.

Veterum testimonia. Hæc autem sententia, si ad Viri Reverendi arbitrium ex Interprete Syriaco suo reformare velis, currit, dicam? an titubat? hoc modo: "Ελαθεν τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τοκετὸς τοῦ Κυρίου, καὶ τρία μυστήρια κραυγῆς, ἄπινα ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη ἀπὸ τοῦ ἀστέρος. Scilicet post verbum ἐπράχθη, in quo desinit sententia in Cod. Mediceo, hæc sequuntur: Πῶς οὖν ἐφανερώθη τοῦς αἰῶσιν; 'Αστὴρ ἐν οὐράνω ἔλαμψεν ὑπὲρ πάντας τοὺς ἀστέρας, κ.τ.λ. allusione facta ad stellam Magis prælucentem, quam, allatis pluribus SS. Patrum locis, defendit Pearsonus contra inconsultam censuram Dallæi, Part. ii. cap. x. sub finem; defendit contra recentiores Denzingerus in Tractatu suo, p. 59.

Eusebius, in Quæstionibus ad Stephanum, locum ad hunc modum exscribit: "Ελαθε τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τοκετὸς αὐτῆς, ὁμοίως καὶ ὁ θάνατος τοῦ Χριστοῦ τρία μυστήρια κραυγῆς, ἄτινα ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη. Ea fide, qua solet, omnia prout in Cod. Med. hodie leguntur, nisi quod Χριστοῦ habet pro Κυρίου, quod idem est.

Andreas Cretensis: "Ελαθε τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτον ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τόκος αὐτῆς, καὶ ὁ θάνατος τοῦ Χριστοῦ· τρία μυστήρια φρικτὰ, ἄτινα ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη. Voce solenni τόκος utitur pro τοκετός· deinde legebat Χριστοῦ, ut Eusebius; denique φρικτὰ substituit pro κραυγῆς, de qua mutatione plura posthac dicenda.

Jovium Monachum non moramur, quia sensum Ignatii potius quam verba repræsentat, nec tamen dubium relinquit quid in textu B. Martyris repererat.

Timotheus legisse videtur: "Ελαθε τον ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τοκετὸς αὐτῆς, ὁμοίως δὲ καὶ ὁ θάνατος τοῦ Κυρίου τρία μυστήρια κραυγῆς, ἄτινα ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη. Nihil deflectit a Codice Mediceo, nisi quod particulam δὲ, quæ excidisse videtur, suo loco restituit. Nulla notabilis varietas est in altero Syro, qui citationem claudit omisso posteriore sententiæ membro.

Interpres Armenius, ut ducem sequamur Petermannum, in ulteriore clausula legerat τρία μυστήρια κραυγῆς φρικτὰ ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη. In cæteris cum Timotheo videtur consentire.

Interpres Vetus Latinus: Latuit principem sæculi hujus virginitas Mariæ, et partus ipsius, similiter et mors Domini: tria mysteria clamoris, quæ in silentio Dei operata sunt.

Habemus igitur, ne dicam plures, tres Scriptores Antiquos, duos Interpretes Antiquos, lectionem Codicis Medicei, nulla notabili varietate, confirmantes. Nunc audiamus Criticos.

Vir Reverendus, qui nunquam suspicionem admittit, qua credere se patiatur Syriaca sua aliquo vitio laborare, tenebras tamen, quibus Epitomator locum obfudit, discutere se posse non valde profitetur. "Verba hæc non adeo prona intellectu sunt," ait. "Andreas Cretensis, sive Scriptor unde Andreas sua mutuātus est, quum non cepisset quid vellent mysteria ista clamoris, (the mysteries of the shout,) substituit μυστήρια φρικτά." Deinde post pauca, quæ nihil expediunt, "Possunt," ait, "hæc referri ad carmen militiæ cælestis, Gloria in excelsis Deo, etc. Allusio fortasse fit ad Rom. xvi. 25, 26." Hanc allusionem, si qua est, præmonstraverat Usserius. Sed nulla est.

Misellus ille Andreas certe nunquam oculis viderat Versionem Viri Reverendi, the mysteries of the shout, nec, si oculis vidisset, fortasse mente fuisset assecutus. Sed Græcum Ignatium Græcus ipse legere potuit; fortasse et intelligere. Mihi quidem videtur ille substituisse phrasin usitatiorem. μυστήρια φρικτά, quam apud Chrysostomum, Proclum, et alios sæpius legerat, quam in Liturgiis quotidie audierat, pro ea, quæ nonnihil obscuritatis præ se fert, μυστήρια κραυγής. At, si quid video, phrasis alterutra eodem redit: homines miratione et stupore moti aliquando exclamare vel inviti coguntur, aliquando contremiscere: tantum, si νοχ φρικτά admittitur in textum, antithesis sequentis της ήσυχίας non servatur. Locum non verto cum Usserio, mysteria digna quæ omnibus denuncientur; quæ versio iterum antithesin pessundat: sed mysteria, quæ, licet mirantes homines exclamare faciant, apud Deum in silentio acta sunt.

At "referri possunt hæc ad carmen militiæ cœlestis, Gloria in excelsis Deo." Vix credo. Ecquis unquam audivit κραυγήν dici de cantu aut carmine, sive hominum mortalium, sive angelorum? Fuit, teste Aristotele, olim numerosus quidam faber ærarius, qui canebat κραυγήν Καλλιόπης quem tamen nunquam Calliope canentem aut vocantem placido lumine

respexit. In Rhetoric. lib. iii. 2. 11. Vox illa est, si Xenophontem audiamus, in quam ne terrestris quidem militia bene ordinata prorumpit; nedum cœlestis. In Agesilao, cap. ii. 12, κρανγή μὲν οὐδεμία παρήν, κ. τ. λ. Si Sacros Scriptores consulas, LXX. Interpretes usurpant de clamore Sodomorum, Gen. xviii. 20, 21; de clamore Ægypti post cladem primogenitorum, Exod. xi. 6. S. Paulus, cum ira, indignatione, et blasphemia, inter Christi cultores etiam clamorem vetat. Eph. iv. 31. Qui de voce Syriaca exquirunt, si ad Versionem Vet. Novi Testamenti provocant, uno exemplo, Apocalyps. xxi. 4, satis perspicient και (Trostius vertit, ein geschrey,) inter cœlicolas nunquam audiri.

Interim mancum Epitomatoris locum Vir Reverendus miromodo dissimulat: "Quicquid volunt," ait, "hæc tria mysteria clamoris, connexio est inter virginitatem Mariæ, ortum Dom. Nostri, et stellam Magis prælucentem." Itane? Hæc ut credamus, scriptum esse oportuit, "Ελαθε τὸν ἄρχοντα . . . . ή παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τοῦ Κυρίου τοκετὸς, ὁμοίως δὲ καὶ ὁ ἀστήρ. At aliud dixit Syrus, nempe tria mysteria, quorum tertium certe nobis divinandum reliquit, a stella, sive apud stellam, sive a latere stellæ, καὶ ερώς μες facta esse. Hæc cohærere non posse nemo non videt. Quocunque modo stellam suam operari crediderit Syrus, non fuit stella ipsa mysterium, sed signum mysteriorum.

Hac igitur velitatione parum prospere inita, ventum ad triarios. Acies Syriaca alium primipilum certe admodum efflagitat. En, Eques se nobis offert. Ille, docet nos Vir Reverendus, "proponit ut probabiliorem lectionem, τρία μυστήρια ἐναργῆ, . . . ἄτινα ἐκηρύχθη τῷ ἀστέρι." Sed et ipsum, tum Ignatii, tum Testium et Interpretum omnium Correctorem adire placeat <sup>t</sup>.

Inprimis confitetur, quod primum est, Syrum incaute prætermisisse clausulam, ὁμοίως καὶ ὁ θάνατος τοῦ Κυρίου. Negat hunc locum ullo modo ad carmen Angelorum respexisse: hoc secundum. At quo minus confessionem absolveret, obstabat Genius ille Critices Diplomaticæ, quem impense colit.

" Μυστήρια κραυγής," ait Vir Illustris, "Hyper-orientale

Vide Die drei Achten, und die vier Unächten Briefe, etc. p. 91.

aliquid," (compositum id primus fortasse excogitavit,)—
"Hyper-orientale aliquid sonat, ne dicam absurdum. Quod
tamen si explicationem admitteret, divina hæc mysteria nullo
modo clamantia mysteria, (schreiende geheimnisse,) vocare
potuit; sed potius manifesta, scil. credentibus, sin malis,
magna; sicut [S.] Paulus, 1 Tim. iii. 16, magnum pietatis
mysterium." Deinde, "Si vox ulla hic requiritur, nullam
aliam esse oportet nisi ἐναργῆ. Fieri potest, ut in v. κρανγῆς
vestigia restent vocis proxime insequentis, ubi nunc legitur
ἐπράχθη, nos vero ἐκηρύχθη restituimus."

Deinde restitutionem, quam vocat, hoc modo tuetur: "Lectio adhuc recepta, ἄτινα ἐπράχθη, non est bene Græca. Nullo modo potuit Ignatius dicere πράσσειν μυστήρια. Præterea non liquet quid faciendum nobis τῷ ἀστέρι. Constat tamen hic Syrum vocem utramque legisse. Eadem in A. (Cod. Mediceo,) et in B. (Interpolatore,) hodie leguntur; at non sine verborum congerie textui inserta. Inventionem (die wiederfindung) genuinæ lectionis acceptam refero, una cum multis, quæ summam Viri doctrinam illustrant, Observationibus, carissimo et honoratissimo Amico meo, Viro Reverendo Julio Hare, in cujus mecum concordia de veritate nostri textus Ignatiani non possum mihi non lætissime gratulari."

Concedimus, quidlibet audendi sive immutandi potestatem his Criticis vel gratis vindicandam, si modo, quas foveas in his Epistolis Syrus fecerit, iis decipi nos cæci patiamur. Sed priusquam Beatum Martyrem ad Censum Equestrem redigi et minui permittimus, rogandum fortasse, primum, quid sit, aut quis ante nos dixerit, μυστήριον ἐναργές. Mihi certe videtur id, quod palam factum est, et ἐναργῶς ante oculos versatur, non amplius esse mysterium. Deinde, scire velim, unde didicerit Eques Illustris, aut unde docuerit doctissimus ejus Amicus, μυστήρια πραχθῆναι non bene Græce dici. Unde minus Græcum, quam Thucydideanum μυστήρια ποιείσθαι; Etenim si et apud Ethnicos αὶ τῶν Θεῶν πράξεις γεγόνασι μυστήρια, ut loquitur Tatianus, cap. 8; si omnis Christi πρᾶξις, μυστήριον, ut Nazianzenus, Orat. xxxix.; si mysterium

<sup>&</sup>quot; Quinctiliani verba notissima, ter. q "Ένάργεια non tam dicere videtur sequu quam ostendere: et effectus non ali- Acad.

ter, quam si rebus ipsis intersimus, sequuntur."—Lib. vi. ii. 32. Cf. Cic. Acad. Queest. iv. 6.

mystice fieri oportet, ut per Interpretem Theodotus Ancyranus de Incarnatione<sup>x</sup>, quod Græce, opinor, est πραχθήναι plane mihi non constat ratio negationis; nec plura in Græcia vidisse crediderim Criticos hodiernos, quam viderunt Eusebius, Andreas, et Timotheus, atque Interpretes Latinus, Armenius, et ipse hic Syrus, quem suis blanditiis enecant. Dominus enim Noster, Jesus Christus, ut cum Chrysostomo loguar, οὐ μόνον τὰ διὰ τῶν δημάτων μυστήρια, ἀλλά καὶ αὐτά ταῦτα διὰ τῶν ἔργων ἡμῖν ἐχαρίσατο (In 1 Cor. Hom. vii.) et aliquid majus prædicatione est Divini Verbi mysterium. Hâv περί Χριστοῦ λεγόμενον, ait Auctor Vetus, οὐκ ἔστιν ἀπλῶς κήρυγμα, άλλα εὐσεβείας μυστήριον πασα ή τοῦ Χριστοῦ οἰκονομία μυστήριον ὀνομάζεται τὸ δὲ μυστήριον οὐκ ἐν τῷ γρί μματι φαίνεται, άλλ' έν τῷ πράγματι κηρύττεται. (Append. in Chrysostom. viii. 886.) At έν τῷ πράγματι κηρυχθήναι quid sit scire velim, nisi  $\pi \rho \alpha \chi \theta \hat{\eta} \nu \alpha \iota$ ;

Proculdubio temeraria hæc correctio, et pariter temeraria negatio, ex necessitate rei enatæ sunt, Viris his insignibus nullum discrimen formidantibus, si modo Ignatium, hierarchiæ quam non amant assertorem, brevissimis his Epistolis conclusum vocem exiguam frustra attollere coegerint. Hæc mysteria stupenda a stella, sive apud stellam, fuisse facta, ut est apud Epitomatorem, certe nemo sanus dixerit; prædicata fuisse, si quis cum Criticis dixerit, non est omnino absonum. At mysteria, præsignificata per stellam, a Deo ad perfectionem fuisse ducta, quod hoc loco et contextu docet verus Ignatius, et fides Christiana et ratio agnoscunt.

Pearsoni manes non lædam plura recitando. Non nego illum sæculo decimo septimo, prout Eques Illustris nos admonety, natum fuisse, studiis sæculi decimi septimi enutritum. Vivat Vir Insignis, studiis floreat, si Deo placet, serioris, nec tamen sequioris, ævi: si vero nactus fuerit unde vel famam Francisci Bacon in orbe disciplinarum exsuperet, non ideo sibi tantum honorem comparasse arbitretur, quod decimo nono potius quam decimo septimo sæculo terris ostentatus est. Vivat et ingeniosus ille Presbyter, qui ἐναργὲς μυστήριον primus ex proprio penu commentus est; sed et meminerit cognominis olim sui, Presbyteri Leporii, qui male se egisse sentiens,

Ed. Combefis. ap. Gallandi Bibl. ix. 470.

y Ignatius von Antiochien, p. 69.

temerato pietatis mysterio, "quando ipse sibi se habuerat magistrum," non dedignatus est Libellum Emendationis edere.

Ingratam digressionem, Amice Lector, hic tandem finitam Controversiam quidem Ignatianam in universum æstimanti nequaquam contemnenda esse Scripta hæc nuper reperta Syriaca, libens inprimis agnosco; ex quibus quanta vis Testimoniorum ad confirmandam Codicis Medicei auctoritatem accreverit, Viris harum rerum callentibus jam cognitum, et a nobis, ut spero, Pearsoni vestigiis inhærentibus in cursu Operis abunde demonstratum. Causse enim summa hæc est: In Parte Prima Vindiciarum Pearsoni argumenta stant jam inde a principio immota. Testimonia ejus ex Patribus ad finem sæculi sexti, aut initium septimi, jam prodeunt duplo fere auctas. Hoc unum ex Armenio Interprete edocti sumus, S. Gregorium Magnum et Anastasium Antiochenum, non Interpolatas, quod concessit, hac ope nondum adjutus, candidissimus Pearsonus<sup>a</sup>, sed, quas tuemur, receptas Epistolas præ oculis habuisse. Interpolatas aut Spurias Epistolas nemo est qui tractasse aut vidisse comprobatur usque ad medium sæculum septimum; quo scilicet tempore, rebus Christianorum Orientalium miserabiliter fractis, Hæreticis passim grassantibus, Sergio Nestoriano Mahumetæ ad sacra domestica admoto, ineptis consarcinatoribus quisquilias suas venditandi copia affatim suppetebat. Quod ad Partem Secundam attinet, si quid ex recentiorum Criticorum industria prolatum Pearsoni argumenta interna vel stabilire vel infirmare videbatur, id, spero, recolenti quicquid præstare oporteret Editorem officii memorem, mihi non omnino neglec-Neque id minimi esse momenti arbitror, quod ex Opere accessit, nuper felicibus Academiæ Oxoniensis auspiciis publica luce donato, Christianæ antiquitatis cultoribus acceptissimo, Origenis, ut titulus præfert, sive, ut mihi cum Viris compluribus bene doctis probabilius videtur, S. Hippolyti, Philosophumenis: unde jam certissimo indicio constat, celeberrimum illum S. Ignatii locum ad Magnesios, de Gnosticorum, ut volunt, Sige, si hujusmodi interpretatio admittitur, Simonem Ignatio seniorem, fabulæ istius repertorem, potius

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vid. Append. ad Part. i. cap. ii.

<sup>\*</sup> In Procem. cap. vi.

quam Valentinum, B. Martyre, si forte, juniorem, respexisse. Vid. Part. ii. cap. vi. p. 423.

Ad cætera, ne Pearsonus egeat eo apparatu critico, quem præsentis ævi exigit ratio, mendis priorum editionum pluribus sublatis, collatis, quos plurimos citat, SS. Patrum locis, et illustratis quibusdam, quæ vel lapsu temporum, vel mutatis hominum studiis, illustrationem efflagitare visa sunt, impensius curavi: notas marginales, quibus materies subinde tractata indicari possit, et Indicem copiosum suppeditavi. Labore meo fruaris velim, Amice Lector; et si quid vel supervacuum, vel prætermissum, vel denique minus accurate a me scriptum reperias, ignoscas, humanæ sortis non immemor.

EDV. CHURTON.

E villa de Crayke, prope Eboracum, vii Kal. Feb. Fest. S. Polycarpi, M DCCC LII.

# ELENCHUS CAPITUM.

## IN PROŒMIO.

| CAPUT I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| Occasio Scribendi, et Procemii distributio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 23 |
| CAPUT II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| Prima Ignatii Editio Latina tantum. Epistolæ ejus pro genuinis habitæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 28 |
| CAPUT III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| Epistolæ Ignatii primum Græce editæ. Doctorum virorum varia de ipsis judicia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 27 |
| CAPUT IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| Stricturæ quædam Auctoris. Quid de variis hominum judiciis sentiendum sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 38 |
| CAPUT V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |    |
| Alia vetus Latina Versio ab Armachano publicata, qua Interpolationes detectæ sunt. Græcæ Epistolæ e Mediceo Codice per Isaacum Vossium editæ. Quid viri docti de Epistolis ita purgatis editisque senserint .                                                                                                                                                                                                                                                                | 40 |
| CAPUT VI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |    |
| Sententia Dallæi, aliquas Epistolas Ignatium scripaisse. Epistolas quas habemus easdem esse quas habeit Eusebius. Sex ab Eusebio memoratas fuisse non ab Ignatio scriptas, sed ab Impostore ducentis post Ignatii mortem confictas. Epistolam ad Polycarpum non fuisse Eusebio cognitam, sed ab alio Impostore ducentis post Eusebium annis suppositam. Sententia nostra. Septem Epistolas ab Eusebio memorari, easque omnes fuisse ab Ignatio ipso sanctissimo Martyre con- | ,, |
| scriptas                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 47 |

## VINDICIARUM

## PARS PRIMA.

| CAPUT I.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | PAG |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| Argumenta pro S. Ignatii Epistolis sunt vel externa, vel interna. Externa a Testimoniis, Interna ab Ipsis Epistolis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 63  |
| CAPUT II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Testimonia pro S. Ignatii Epistolis. Quæ ita disponuntur ut nullum<br>Sæculum suis Testimoniis careat, a Secundo, quo primum natæ, ad<br>Decimum-quintum, quo primum impressæ sunt Epistolæ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 65  |
| Appendix Editoris de Testimoniis recentius prolatis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 92  |
| CAPUT III.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |     |
| Argumenta pro S. Ignatio, partim a testibus, partim a testimoniis petita.  A Testium numero, antiquitate, et serie.  A Testimoniorum tum generali, tum particulari Indicatione                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 113 |
| CAPUT IV.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Argumentum Adversariorum a Testimoniis adversus Ignatiana expungitur. Stichometriam non esse Nicephori Patriarchæ. Et Nicephorum et Anastasium Ignatii Epistolas admisisse. Stichometriæ auctorem non condemnare Ignatii Epistolas. Defensio responsionis Hammondi. Non probari suppositionem ex nudo titulo Apocryphorum. Non ex reliquis qui cum Ignatio numerantur. De Hermæ Pastore Veteris Ecclesiæ judicium. Consensus Nicephorí et Gelasii frustra obtenditur. Decretum sub Gelasii nomine editum ipsius esse non videtur. Defensio Usserii ab Objectionibus Dallæi vindicatur. Responsio nostra illis Hammondi et Usserii superaddita. In Stichometria sub Ignatii nomine non Epistolas sed Διδαχήν intelligi. De Indiculis, itemque de Didascaliis, et Constitutionibus Apostolicis brevis dissertatio | 121 |
| CAPUT V.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |     |
| Testimonium S. Polycarpi ab Exceptionibus vindicatur. Nec fidem ei deesse, nec vim. Auctoritas Epistolæ ad Philippenses ab omnibus recepta est. Auctoritati ejus non derogat Stichometria quæ dicitur Nicephori. Posterior Pars Epistolæ non minus genuina quam prior. Testimonium nostrum esse mendacio inspersum aperta calumnia est. Particula suprema prioribus non contradicit. Vis Testimonii defenditur. Nullas alias Epistolas Ignatii quam eas quas habemus a Polycarpa intelligia petriore catandicus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 161 |
| carpo intelligi potuisse ostenditur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 101 |

249

### CAPUT VI. PAG. Testimonium S. Irensei ab objectionibus liberatur. Frivolum et ineptum est putare illud aliunde quam ex Epistola ad Romanos citatum esse. Inanis est distinctio inter dixisse et scripsisse. Nulla Ignatii Apophthegmata a Veteribus memorantur. Ignorasse Irenæum Ignatii Epistolas nulla cum ratione asseritur. Argumentum Negativum adversus Irenæi Testimonium nullam vim habet 183 CAPUT VII. Testimonia Origenis ab Objectionibus vindicantur. 1, Frustranea non sunt, quod errores Dallæi de ætate Impostoris sui, et hallucinatione Eusebii refellunt: ac præteres quod Argumentum Negativum funditus evertunt. 2, Falsa non sunt. Opus in Canticum Canticorum est ipsius Origenis; non Latini Auctoris, sed Interpretis, et quidem Ruffini. Homiliæ in S. Lucam sunt ipsius Origenis; non Latini Auctoris, sed Interpretis, et quidem Hieronymi . 208 CAPUT VIII. Eusebii auctoritas defenditur. Impostori Dallæano non obstetricatus est. Recte Polycarpi et Irenæi testimonia applicavit. Origenis testimonia non ignoravit. S. Athanasius ab Eusebio non est delusus. Neque Ignatium eo modo quo Salmasius et Blondellus citavit. Hammondus frustra et immerito sugillatur . 229 CAPUT IX. Testimonia S. Chrysostomi ab objectionibus vindicantur. Primum, in Panegyrico ex Epistola ad Romanos. Chrysostomus Epistolas Ignatii nec ignoravit, nec contempsit. Sententiam non ex Actis, sed ex Epistola excerpsit. Cyprianus a Chrysostomo laudatus. Secundum, ex Epistola ad Polycarpum. Oratio, quod unus sit V. et N. Testamenti auctor, Chrysostomo ascribitur. Conjecturis Savilii et Usserii respondetur CAPUT X. Pseudo-Dionysii ætas eruitur. Dallæi sententia proponitur, et refutatur. Plurimi Catholici verum Areopagitam eum fuisse crediderunt ante A.D. 630. Auctor, quisquis est, libros suos edidit diu ante A.D. 520. Multis probatur eum quarto seculo vixisse. Denique probabile est

#### CAPUT XI.

(I.) Argumentum Negativum refutatur. Non rejicitur quod Negativum sit, sed quod in hac re vim nullum habeat. Argumentum a Testimoniis Affirmativum Negativum destruit. Intra annos circiter oo quot Auctores Ignatianis Testimonium præbent. (II.) Ignatiana non fuerunt Alexandrinis incognita. Eutychii narratio excutitur. Plures

eum scripsisse postremis Eusebii temporibus

Episcopos in Ægypto fuisse ante Demetrium probatur. (III.) De Æthiopicæ Ecclesiæ origine et Episcopis fuse disputatur. (IV.) Ad argumentum de Ionensibus et Boioariis respondetur; et de Hieronymo atque Epiphanio. (V.) Ignota fuisse Tertulliano Ignatiana demonstrari non potest; (VI.) ut neque Caio, (VII.) neque Clementi Alexandrino, neque Origeni, neque Julio Africano, neque Lactantio, neque Dionysio Alexandrino. Argumenti collectio responsionum collectione expungitur

265

### VINDICIARUM

### PARS SECUNDA.

### CAPUT I.

Argumenta pro Ignatianis ex ipsis Epistolis ducta afferuntur. S. Ignatius circa A.D. 107 scripsit. Illi metati materia Epistolarum in genere spectata apprime convenit. Impostorum scripta solent sui seculi mores redolere. Nihil in his Epistolis posteriora spectat tempora. Episcopos in Asia fuisse certum est, cum S. Ignatius ad martyrium duceretur. Epistolarum Auctor ita Episcopos et Presbyteros describit, ut quæ de iis dicit, illi setati, non autem posteriori conveniant. Duæ Hæreses Ignatii tempore maxime valebant, una quæ Christum putative hominem, alia quæ nudum hominem asserebat. Has duas et solas perstringit Ignatius, et Christum simpliciter θεολογεί. Apostolicæ doctrinæ traditio in Epistolis, Traditiones non scriptæ, posterioribus sæculis memoratæ, minime continentur. Multa præterea in iisdem traduntur, quæ non aliam quam Ignatii ætatem sapiunt. Nihil certius scriptum aliquod suppositionis convincit, quam violatio temporum. Varia hujus rei exempla. Ficta plerumque Opera ex temporum ratione se prodere. Epistolæ Socraticorum ab Allatio editæ inde falsitatis convincuntur. Dallæi confusa rerum tractatio reprehenditur

845

### CAPUT II.

Argumentum Dallæi a tempore ductum refellitur. Ignatius nullum hæreticum nominavit. Cleobius, sive Cleobulus, primi sæculi hæreticus. Insignis S. Hieronymi locus fuse explicatur, et ab importunis Dallæi conjecturis defenditur. Ignatius non scripsit contra Theodotum, sed hæresin ejus in Ebione damnavit

362

### CAPUT III.

Argumentum a Valentini Sige ductum proponitur. Introductoriæ Dallæi conjecturæ refelluntur. De varia lectione frustra ambigitur. Interpolatoris prudentia perperam advocatur. Mala fides Petavio immerito ascribitur. Irenæi silentium Eusebii silentio expungitur

375

#### CAPUT IV.

PAG.

Prima Assertio, verba illa Οὐκ ἀπὸ στηῆς προελθὰν hæresin Ebionitarum ferire. Prebatur ex antecedentibus et consequentibus. Explicatio tantum sunt Λόγου ἀτδίου. Oppositio inter λόγου et στηγὴν frequentissima. Petavii expositio defenditur. Objectio de frigida locutione rejicitur. Similes veterum Patrum explicationes afferuntur. Geminus S. Augustini locus vindicatur, et altero Fulgentii firmatur. Locutionem inanem non esse. Vox προελθεῖν Petaviano sensui non repugnat. Ἐκ στηῆς vel ἀπὸ στηῆς non male reddi post silentium.

384

#### CAPUT V.

Assertio secunda, Verba illa ad Valentinum omnino non spectare. Valentiniani nunquam dixerunt Sigen peperisse Logum. In Schola Valentini solus Nus ex Bytho et Sige, ideo Monogenes appellatus. Logus autem, quod a Bytho et Sige non esset, in deminorationem natus, et Æon cæcus fuit. Genealogia Æonum a Blondello perperam representata. Fragmentum Valentini apud Epiphanium explicatur. Locus Cyrilli Hierosolymitani discutitur. Dallæi distinctio de mediata et immediata eductione exploditur. Verba Ignatii cum placitis Valentini male componuntur. Argumentis Dallæi omnibus particulatim respondetur. Genuina Ignatianorum explicatio redditur. Adversariorum expositio detorta ostenditur

397

### CAPUT VI.

Assertio tertia, Hæresin hanc Valentino fuisse antiquiorem, et a Veteribus Gnosticis acceptam. Idem asseritur ab Irenæo, Tertulliano, Epiphanio, et Theodoreto. Ostenditur Bythum et Sigen inter Gnosticorum veterum combinationes fuisse, contra Blondellum. Probatur eosdem et Nun et Aletheian ex Bytho et Sige eduxisse, ex Nu vero vel Anthropo Logon, contra Dallæum. Tria Dallæi argumenta in contrarium adducta refelluntur

416

#### CAPUT VII.

Quarta Assertio proponitur, Probari certo non posse ipsos Valentini errores Ignatio fuisse penitus incognitos. Fieri potuisse ut Ignatius cognosceret probatur ex ætate Valentini cum illa S. Polycarpi comparata. Valentinum post Anicetum vixisse negatur. Locus Tertulliani excutitur. Blondelli argumento respondetur. Antiquitas Valentinianæ hæreseos ex Veterum monumentis eruitur. De ætate Basilidis cum Dallæo disputatur. Eum hæresin suam docuisse ante Hadriani imperium ostenditur. Testimoniis a Dallæo adductis fuse respondetur

434

#### CAPUT VIII.

Ad quatuor ultima pro violatione temporis Argumenta respondetur. Auctor Epistolarum de Constantini Christianismo nihil suspicatus. Leopardi vox antiquitatem Epistolæ ad Romanos haud imminuit. Figmenta Dallæi de certi cujusdam ordinis militum appellatione. Leopardi vocem ante Constantini ævum in usu fuisse adversus Bochartum ostenditur. Receptio pœnitentium novitatem Epistolarum non probat. De Albaspinæi sententia disputatur. Onesimum, quem Ignatius Epheso præfuisse ait, mortuum fuisse sub tempore martyrii Ignatiani perperam asseritur. Variæ quorundam de Onesimo sententiæ id non evincunt .

### CAPUT IX.

Aliena a virtutibus S. Ignatii dispunguntur. Nulla in Epistolis ejus hæresis reperitur. Nulla irreverentia erga SS. Literas. Apocrypha sæpe a Vetustissimis Scriptoribus citantur. Casauboni duplex responsio affertur, et utraque pluribus stabilitur. \* Epistola S. Ignatii ad Romanos ab objectionibus Dallæi vindicatur. Fortitudo, constantia, et magnanimitas Martyrum defenduntur; plurimisque Patrum sententiis, et Heroum Christianorum exemplis explicantur; quorum factis consona Ignatii verba ostenduntur

. 465

### CAPUT X.

 Veracitas S. Ignatii defenditur. Quid sit πῶσα Ἐπιστολή explicatur. Epistolæ S. Pauli ad Ephesios natura singularis describitur. Vera lectio et Auctoris, et Interpolatoris asseritur. (II.) Auctor Epistolarum non dicit se Christum in carne vidisse. Græci codices omnes, et Veterum Excerpta olda non eldor agnoscunt. Ruffinus et Librarii textum corrupisse male dicuntur. Hieronymi auctoritas in vertendis Græcis tanta non est, ut Græcorum omnium Codicum fidem in dubium vocet. Hugonis Grotii explicatio defenditur. (III.) Que habentur in Epistola de Stella Magis visa temere scripta non sunt. Eadem plurimi in Ecclesia sequuti sunt. (IV.) Christum edisse et bibisse post resurrectionem non male asseritur . 4

. 487

### CAPUT XI.

Docetas nonnullos ab Eucharistia abstinuisse par est credere. Simoniani non statim post mortem Simonis evanuerunt. Non apparet Ignatium dixisse, Romanos fideles facile ipsum a supplicio eripere potuisse. Neque si dixerit, veracitatem ejus in dubium vocat. Potuit sibi S. Ignatius scribendi secundam Epistolam ad Ephesios opportunitatem polliceri. Redemptio a vexatione militum, et facultas liberæ custodiæ Confessoribus ab Ecclesiis procurari solita fuse describitur. Modestia Martyris tum erga Trallianos tum erga Polycarpum defenditur . 503

#### CAPUT XII.

Argumenta a Dictione petita refelluntur. Vera vocis θεοφόρου notio apud Antiquos. Ea vox S. Ignatio dum in vivis esset tributa est. Sermones Ignatii cum Trajano habiti explicantur. Martyres a Paganis, κακοδαίμονες, miseri, seu infelices nominati. Fabula de S. Ignatio puero in ulnis Christi accepto hoc titulo longe posterior. Alia traditio illi fabulæ coæva Veteribus incognita. Fabulæ ipsius Anastasius et Metaphrastes primi meminerunt. Ignatii Patriarchæ Constantinopolitani ætate Fabulæ natæ videntur. Noster Ignatius presbyteros lερέας non appellat.

520

#### CAPUT XIII.

Argumentum palmarium discutitur. Ejus fundamentum in ruinis Presbyteranarum partium poni ostenditur. De distinctis nominibus et officiis trium sacrorum Ordinum quatuor Assertiones statuuntur. Assertio I. Alios quamplurimos secundi sæculi Scriptores idem discrimen inter vocabula Episcopatus et Presbyteratus observasse, quod observat Ignatius noster. Quod probatur testimoniis Actorum Ignatii et Polycarpi, Imperatoris Hadriani, Dionysii Corinthiorum Episcopi, Lugdunensium Martyrum (quorum testimonium a Blondelli Chronologicis objectionibus vindicatur), Hegesippi, Polycratis, Serapionis, Anonymi apud Eusebium, et Canonum Apostolicorum. Assertio II. Nullum secundi sæculi Scriptorem simplici presbytero, in secundo ministerii ordine constituto Episcopi nomen tribuisse. Ratio manifesta quare Ignatius discrimen illud caste observaret. Assertio III. Nullum omnino secundi sæculi Scriptorem, cum gradus enumerat, aut cum de singularibus sui temporis ministris loquitur, nomen presbyteri ei qui Episcopus esset tribuisse. Loca Papiæ, Irenæi, Clementis Alexandrini, Polycarpi, Pii, et Hermæ examinantur. Assertio IV. Ea setate, qua S. Ignatius scripsisse dicitur, tres sacros Ordines distinctos in Ecclesia exstitisse. Quod cum aliorum, tum etiam eorum omnium, qui communionem nominum in Apostolicis scriptis observabant, testimoniis probatur. Dallæi effusa oratio sufflaminatur

534

### CAPUT XIV.

Nulla vocabula ostendunt hunc Scriptorem diu post Ignatium vixisse. Voces compositæ Imposturam non olent. Exempla ex N. Testamento, Clemente Romano, Cicerone. Poeticæ non sunt. Si quæ raræ sint aut novæ, optime Ignatio conveniunt. Numerus vocum ab άξιος, exemplo Xenophontis, a φέρω communi omnium usu defenditur. Verborum immodestia refellitur. Conjectura de Fictore rejicitur. Usurpatio vocum φύσις, et άδειν defenditur. Phrases aliquæ explicantur ac defenduntur

576

## CAPUT XV.

| Imitatio Apostoli Ignatiana κακοζηλία non est. 'Οναίμην vox Græcis familiaris, ita ab Ignatio aliquoties usurpata, ut a Chrysostomo laudetur. Censura Arruntii rejicitur. In voce ἐσύψυχον, nulla Apostoli imitatio. Quid sit ἐσόψυχον, quid ἀντίψυχον docetur, ut et περίψημα. Phrases aliquot sæpius usurpatæ defenduntur. Ironia Apostolica ab Ignatio minime expressa | PAG.<br>592 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| CAPUT XVI.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |
| Ignatius noster Apostolum in Inscriptionibus Epistolarum imitatur. Quæ Apostolicis longiores non sunt. De Inscriptione Epistolæ ad Romanos disputatur: et de illa ad Philadelphienses. Aliorum exempla nostro non officiunt. Conjectura de mala imitatione ipsius Ignatii ab Impostore instituta exploditur. Argumentum a repetitio-                                      |             |
| nibus ductum plane frivolum esse ostenditur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 603         |
| ISAACI VOSSII EPISTOLÆ DUÆ AD ANDR. RIVETUM                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 617         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |             |
| INDEX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 653         |
| Supplement.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |             |

# VINDICIÆ

# Epistolarum

# S. IGNATII.

AUCTORE

# JOANNE PEARSON

PRESBYTERO.

ACCESSERUNT

# ISAACI VOSSII EPISTOLÆ DUÆ

**ADVERSUS** 

DAVID BLONDELLUM.

S. Chrysostomus Homiliâ XI. in Epist. ad Ephesios.

'Αρκεῖν τοῦτο ἡγεῖσθε, εἰπέ μοι, τὸ λέγειν ὅτι ὀρθόδοξοί εἰσι; τὰ τῆς χειροτονίας δὲ οἴχεται καὶ ἀπόλωλε; καὶ τί τὸ ὕφελος τῶν ἄλλων, ταύτης οἰκ ἡκριβωμένης; ὥσπερ γὰρ ὑπὲρ τῆς πίστεως, οὕτω καὶ ὑπέρ ταύτης μάχεσθαι χρή.

## CANTABRIGIÆ:

Typis Joann. Hayes; Prostant Londini, apud Guil. Wells & Rob. Scott, ad Insignia Principis in vice Little Britain dicto. 1672.

| · |  |   |   |   |
|---|--|---|---|---|
| , |  | · |   | • |
|   |  |   |   |   |
|   |  |   | • |   |
|   |  |   |   |   |
|   |  |   |   |   |

## DOMINO SUMME REVERENDO

## D. GILBERTO.

ARCHIEPISCOPO CANTUARIENSI, TOTIUS ANGLIÆ PRIMATI.

CUM Anastasius Antiochenus ad Gregorium Magnum scripsisset, et S. Ignatii clausulam Epistolæ suæ subjunxisset. eandem suæ etiam Gregorius subtexuit, et hanc rationem reddidit, quia non tantum vester est, sed et noster. Occidentis et Orientis Patriarchæ pro sanctissimo illo Præsule et Martyre inter se contendebant. Alii hujus sæculi mores, aliæ concertationes: et docti et indocti, et domi et foris, pretiosissimas illius Martyris reliquias convellunt. Ad sedem igitur vestram Archiepiscopalem confugit ipse Archiepiscopus, et hoc unum efflagitat, ne pro impostore habeatur. Tu, cui apud nos sub Rege maximo summa in negotio religionis et cura et potestas, singulari Dei providentia, meritissimo commissa est, qui Ecclesiam nostram adversus exulceratos hominum animos, et luctuosissimorum temporum vitio enatas inimicitias, prudentiæ incredibilis auctoritate tueris, tam præclarum pristinæ simplicitatis, cum in doctrina Catholica, tum in disciplina Ecclesiastica, monumentum ab ingeniis maleferiatis ventilari, Epistolas, in vinculis inter ferocientium militum manus et carcerum angustias animo præsentissimo exaratas, tanquam invenustas rejici, hæresium tum primo exortarum, et nunc demum repullulantium, Schismatumque certissimum remedium extirpari, faciem denique Ecclesiæ primitivæ clarissime repræsentatam, deturpari et obliterari

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup> Greg. Magn. Epist. Lib. iv. Ep. 37. Vid. infr. Procem. c. vi.

nunquam patieris. Quid felicissimos eruditissimi Primatis Armachani conatus, quid conspirantem originalis Græci Codicis a doctissimo Vossio peropportune procuratam editionem, quid Hammondi viri optimi consummatissimique Theologi lucubrationes commemorem? Non enim dubito, quin horum omnium labores, maximo Ecclesiæ emolumento susceptos, diu ante probaveris, magnoque acerrimi judicii prudentiæque tuæ pondere stabiliveris. Cum autem hæc omnia ad severum nimis examen vocata sint, quæ hoc qualicunque Opere reponenda duxit, si non eodem judicio probare, tamen eo, quo ipsum soles, candore recipere ut non dedigneris, humillime petit

Paternitati tuæ devotissimus

JOANNES PEARSON.

## AD LECTOREM.

QUÆCUNQUE ad Controversiam hoc Opere tractatam recte intelligendam conferant, in Proœmio jam satis perspicue et copiose exposita sunt; ut alia Præfatione uti supervacaneum plane videatur. Unicum tamen est, de quo te, Lector benevole, imprimis monendum duxi. Putarunt hactenus nostri S. Ignatii Epistolas antiquitati Episcopatus luculentissimum testimonium præbuisse. Nescio tamen quo pacto effectum est ut ex hoc uno Scriptore, et quidem defæcato, satis firmum argumentum pro novitate ordinis Episcopalis duci posse exis- Mirum timent nonnulli, illudque in Scholis Theologicis usurpent. pelli argu-Ecce enim inter Theses in Academia Salmuriensi sub præsidio mentum, Ludovici Cappelli de Episcopi et Presbyteri discrimine dispu- ad Magnecatas, novum Argumentum in hunc modum conficitur, Auctor 8108. Epistolæ ad Magnesios primo πρεσβυτέριον, hoc est Collegium presbyterorum, et Ecclesiæ per illud administrationem atque regimen, vocat Χριστοῦ νόμον, quia ex institutione et voluntate Christi per Apostolos institutum est; νεωτερικήν vero τάξιν, novellam institutionem, vocat eam quæ suo tempore Episcopum presbyteris præponebat. Certum est autem eum scripsisse post Valentini Hæretici tempus, qui Romam venit sub Hygino Papa circa annum a Christo nato CXLIV. Ita fit manifestum novam constitutionem de Episcopi in presbyteros prærogativa et auctoritate factum esse post centesimum et quinquagesimum a Christi resurrectione, et Spiritus S. missione in Apostolos, annum. Hoc Argumentum Dallæus prætermisit, vel quod ei nullam vim inesse putaret; vel quod Scriptorem Epistolarum Impostorem non probaret, sed supponeret; vel quod suæ hypothesi minime conveniret, qui Impostorem suum vel sub finem tertii, vel sub initium quarti sæculi vixisse putavit; quo tempore nemo, qui non insanivisset, Episcopatum novellam institutio-

nem vocasset. Nos ab illo prætermissum hic discutiendum putavimus; ne quis postea tam ineptum Ignatio sensum affingat, aut ex illo tam falsum et Ecclesiæ perniciosum dogma deducat.

Si enim concederetur et Auctorem Epistolæ ad Magnesios Impostorem fuisse, et Episcopatum novellam institutionem vocasse; nullo modo manifestum esset, constitutionem de Episcopi auctoritate post annum a Christi resurrectione CL. factam fuisse. Nam primo, si Impostor esset, non necesse est ut de suo tempore loqueretur: fingendum enim sibi sumpsisse dicendus esset veterem et Apostolicum Virum, ab Apostolis ordinatum Episcopum, et paulo post S. Joannis Apostoli obitum martyrio coronatum. Quod si Impostorem bene ageret, ad eam ætatem omnia referre debuit, et ad illud sæculum hæc ipsa eum non retulisse probari nullo modo potest. Nihil igitur aliud ex duplici illa concessione sequitur, quam quod ex Impostoris sententia Episcopatus, ut presbyteratu superior est, tunc novella institutio fuerit, cum S. Ignatius ad martyrium per Asiam duceretur. Hoc autem factum est intra LXXV. annos post resurrectionem Christi, intra VIII. post mortem S. Joannis Apostoli; ut Episcopatus et novella institutio dici, et tamen Apostolicus esse potuerit. Sub Antonino vel Aurelio vixisse Impostorem suum vult Salmasius, unde pro more suo concludit, Eo saculo palam est νεωτερικήν illam τάξιν Episcopi supra presbyteros introductam esse, ut ex hac Epistola sole clarius dilucet. At si Impostor ille sub hoc vel illo Imperatore vixerit, palam non est νεωτερικήν τάξιν tunc fuisse introductam; fieri enim potuisse, ut Ignatii simius Martyrem ipsum repræsentaret, ad eam ætatem, qua Ignatius vixit, et Damas adhuc juvenis Magnesiorum Episcopus fuit, respiceret, omnes vident: unde sequitur eam novellam institutionem primo sæculo introduci potuisse. Et revera constitutionem auctoritatis Episcopalis ad annum CL. post Christi resurrectionem, hoc est, ad vulgaris Æræ annum CLXXXIII. referre ex ætate Impostoris ab omni ratione alienum est, cum illi qui eum Impostorem esse volunt de ejus ætate convenire nunquam potuerint. Circa medium secundi sæculi Epistolam ad Magnesios scriptam fuisse sensit Albertinus, paulo posterius forte Salmasius: at si novella eo tempore institutio fuit, institutio tamen fuit, et

Salmasii de eodem loco commenta. quidem ante illud tempus facta; quomodo igitur dici potuit hæc constitutio post annum facta CLXXXII.? Blondellus Ignatium ὑποβολιμαῖον post Clementis Alexandrini obitum, hoc est, post initium tertii sæculi, Dallæus aut circa finem tertii, aut initium quarti, Bochartus sub imperio Constantini, scripsisse statuit; nemo autem sanus diceret, ca ætate Episcopatum novellam institutionem fuisse.

Sed neutrum concedendum est; non primum, quia auctor Epistolæ ad Magnesios, ut et sex reliquarum, non Impostor, sed verus Ignatius, Antiochiæ Episcopus fuit, ut toto hoc Opere probatum est; non secundum, quia Scriptor ille, quisquis fuit, Episcopatum novellam institutionem nunquam vocavit. Illa enim vox νεωτερική non novitatem Episcopatus. sed juventutem Episcopi denotat. Blondellus verba Ignatii notavit, Latine non reddidit: Salmasius omnium primus νεωτερικήν τάξιν contra Ignatianum loquendi morem, contra manifestum totius contextus sensum, contra mentem Scriptoris alibi satis explicatam, novam institutionem vel novum ordinem reddidit. Ad hanc translationem confirmandam S. Paulum locum Ignatii misere detorsit; et cum Nostrum locutionem ad 2 Tim. S. Pauli maxime secutum esse novisset, illum etiam perperam peram ad et coacte interpretatus est. In Epistola Pauli, inquit, ad cat Salma-Timotheum 2. cap. ii. 22. νεωτερικαὶ ἐπιθυμίαι non sunt juve-sius. niles cupiditates, sed novæ vel novarum rerum, ut alibi nos explicabimus. Idcirco ut hoc Argumentum prorsus explodatur, primo, Lector benevole, S. Pauli locus, quem secutum hic ut alibi Nostrum esse non injusta suspicio est, explicabitur; secundo, Ignatii verba nude et aperte exponentur, et ab importunis Adversariorum glossis vindicabuntur.

Néov nunc juvenem nunc novum significare omnes norunt. Refutatio Glossarium Vetus, Νέος ἄνθρωπος, Juvenis, Νέος οἶκος, ἡ έτερον τι, Novus, Novellus. Α νέος νεώτερος pariter vel junior, vel recentior; aut etiam juvenis. Hesychius, Νεώτερου, οὐ μόνον συγκριτικώς, ἀλλὰ καὶ νέον 'Αττικοί. Vetus Glossarium, Junior, Νεώτερος, Juvenis, Νεώτερος. Excerptis, Juvenis, νεώτερος. Α νεώτερος νοχ possessiva νεω- Sensus voτερικός, juvenilis, Glossarium Græco-Latinum, Νεωτερικός, κός, κός. juvenilis: Latino-Græcum, Juvenilis, Νεωτερικός. Juvenile, Νεωτερικόν. Νεωτερικός igitur a νεώτερος juvenilis, non rerum novarum cupidus, qui Græce νεωτεριστικός dicitur, a verbo

νεωτερίζειν. Unde inter vitiosa et vituperanda Oratoris aut Demagogi epitheta hæc enumerantur a Julio Polluce, παρατρέπων, νεωτερίζων, νεωτεριστής, νεωτεριστικός. Εο igitur loco ubi hoc Timotheo Apostolus præceptum dat, τὰς δὲ νεωτερικάς ἐπιθυμίας φεύγε, νεωτερικάς ἐπιθυμίας, non novas, sed juveniles cupiditates reddi debere omnibus recte interpretandi rationibus probabimus. Nam primo, sive rem ipsam, quæ vetatur, spectes, sive personam, cui præceptum datur, respicias, utrique hæc interpretatio imprimis convenit. Nam reipsa ἐπιθυμίαι, sive cupiditates, sive libidines, sive desideria, sive appetitus vel appetentias vertere placeat, ab omnibus semper juvenili ætati præcipue tributæ sunt. Aristoteles Rhetoricorum lib. ii, cap. 12. Οί μὲν οὖν νέοι τὰ ἤθη εἰσὶν έπιθυμητικοί, ac rursus, εὐμετάβολοι δὲ καὶ άψίκοροι πρὸς ἐπιθυμίας. Idem Topicorum lib. iii. cap. 2. μάλλον γάρ οί νέοι των πρεσβυτέρων ύπὸ των ἐπιθυμιών ἐνοχλοῦνται. Inde Varro in Tithono, apud Nonium, Quam dereliquit multicupida juvenilitas. S. Basilius, Κουφον ή νεότης και εὐκίνητον προς τὰ φαῦλα, ἐπιθυμίαι δυσκάθεκτου quas όρμὰς δυσκαθέκτους appellavit Philo Judæus. S. Chrysostomus, Πρὸς θυμὸν καὶ πρὸς ἐπιθυμίας εὐέμπτωτος μᾶλλόν ἐστιν ὁ νέος. Quis igitur, cum επιθυμίας vetitas cernat, iisque vocem νεωτερικάς adjunctam animadvertat, non statim eas juveniles esse judicabit? Est enim νεωτερικός vox possessiva, ut Grammatici loquuntur, et forma et significatione. Ἐκείνα δέ έστι τώ τύπω καὶ τῷ σημαινομένω κτητικά ὅσα εἰς τὴν γενικὴν τοῦ πρωτοτύπου ἀναλύονται, inquit Etymologus. Νεωτερικός autem resolvitur in genitivum ejus vocis a qua originem duxit, ut idem sit νεωτερικάς, quod νεωτέρων, ἐπιθυμίας. Jam vero persona cui præceptum hoc datum est juvenis fuit. Nam 1 Tim. iv. 12. Μηδείς σου τῆς νεότητος καταφρονείτω. Nemo adolescentiam tuam contemnat, vel, ut antiquior translatio apud Ambrosiastrum, juventutem. Secunda autem Epistola proximo post primam anno scripta est: adhuc igitur Timotheus juvenis fuit. Juvenem igitur Apostolus monet ut ἐπιθυμίας fugiat, eas νεωτερικάς indigitat; sine dubio nempe juveniles intellexit. Secundo, hunc esse horum verborum sensum liquet ex omnibus Veterum Translationibus. Vetus Interpres Latinus, Juvenilia autem desideria fuge, aliique co antiquiores Latini. Quomodo Svri Apostolum

intellexerint, inter quos versatus est S. Ignatius, non melius intelligitur quam ex Veteri Versione Syriaca, quæ sic hæc verba reddidit, مَنْ حَدَّمَ الْمُرْمَةِ الْمُحْمَةِ عَلَى الْمُرَا عِنْ مُلْمُ الْمُحْمَةِ عَلَى الْمُحْمَةِ ب bus cupiditatibus adolescentiæ fuge. 2 Tim. ii. 22. Sunt enim ] λ τές ορέξεις, vel ἐπιθυμίαι τῆς νεότητος, ut Matt. xix. 20. Δζα ζά, ἐκ νεότητός μου, et 1 Tim. iv. 12. μηδείς σου της νεότητος καταφρονείτω. Ita utrobique juventutem Timothei respiciens eandem vocem usurpavit. Non aliter Versio Arabica, et Æthiopica. Tertio, Veteres omnes tum Græci tum Latini eodem modo hunc locum interpretati sunt. Ambrosiaster qui sub Damaso scripsit: Juvenilia autem desideria fuge. Juvenilia desideria adversa sunt: sunt enim voluptates mundanæ, quæ omnibus illecebris mancipatæ sunt ac per hoc a Dei servo fugiendæ sunt. Sectare vero justitiam, fidem, charitatem, pacem. Hæc sectanda jubet quæ juvenili ætati devia videntur et aspera. S. Chrysostomus ad locum: Νεωτερικαί ούχ αὖταί είσιν αἱ τῆς πορνείας μόνον, άλλα πασα επιθυμία ατοπος νεωτερική ακουέτωσαν οί γεγηρακότες ὅτι οὐ δεῖ τὰ τῶν νεωτέρων ποιεῖν. Juveniles hæ cupiditates non solius fornicationis sunt, sed omnis cupiditas absurda juvenilis est. Audiant senes, quod non oporteat ea facere quæ sunt juvenum. Hanc interpretationem sequentur Theophylactus et Œcumenius. Pelagius, ut videtur, in Commentario sub Hieronymi nomine edito: Juvenilia autem desideria Quia hi ex senioribus esse non possunt, si hæc agant quæ gravitati non conveniunt Christianæ; et a juvenibus vincuntur, si habeant levitatem. B. Theodoretus in Commentario: Τὰς δὰ νεωτερικὰς ἐπιθυμίας, τουτέστι, τρυφήν, γέλωτος άμετρίαν, δόξαν κενήν, και τὰ τούτοις προσόμοια. Hoc est, delicias, risum immoderatum, vanam gloriam, et quæ sunt his similia: quæ quidem non sunt novæ, aut novarum rerum cupiditates, sed juvenilis ætatis comites. Primasius: Juvenilia autem desideria fuge. Juvenilia desideria et in senibus esse possunt, si hæc agant, quæ gravitati non conveniant Christianæ: et a juvenibus vinci possunt, si caveant levitatem. Sedulius: Juvenilia desideria fuge, id est, fornicationem; quam rem novam esse nemo dixerit. Quarto, Veteres Ecclesiæ Scriptores secundum hunc Paulinum sensum vocem

νεωτερικός usurpabant, ut Eusebius, libro de Martyribus Palæstinæ cap. 4. ubi describit fortissimum Martyrem Apphianum nondum viginti annos natum, qui Beryti vixerat. Παράδοξον καὶ εἰπεῖν ώς ἐν τοιαύτη πόλει τῶν νεωτερικῶν ἐπιθυμιῶν ὑπεράνω γενόμενος, καὶ μήθ' ὑπ' ἀκμῆς τοῦ σώματος, μήθ' ύπὸ τῆς τῶν νέων έταιρείας διαφθαρείς τὸν τρόπον, σωφροσύνην ησπάζετο. Incredibile dictu est quo pacto in tali civitate adolescentiæ cupiditatibus superior, nec vigore corporis, nec juvenum sodalitio mores suos corrumpi passus modestiam amplexatus est. S. Chrysostomus de seipso adhuc juvene, Oratione de Sacerdotio prima: Ἐπειδὰν δὲ ἔδει τὸν μακάριον τον των μοναχών μεταδιώκειν βίον, και την φιλοσοφίαν την άληθη, και οὐκ ἔτι ήμιν ὁ ζυγὸς οὖτος ἴσος ἦν, άλλ' ή μὲν αὐτοῦ πλάστυγξ εκουφίζετο μετέωρος, εγώ δε έτι ταις του κόσμου πεπεδημένος ἐπιθυμίαις καθεῖλκον την ἐμαυτοῦ ψυχην, καὶ έβιαζόμην κάτω μένειν, νεωτερικαίς αὐτην ἐπιβρίθων φαντασίαις. Cum autem oporteret beatam monasticam vitam persequi, veramque philosophiam, nec jam nobis par statera esset, sed illius lanx utpote levior sublimis ferretur, ego vero mundanis cupiditatibus impeditus, meam lancem deorsum traherem, et inferius manere cogerem, juvenilibus eam aggravans cogitationibus. Hic enim pariter νεωτερικάς φαντασίας usurpavit, ac in Expositione loci ad Timotheum, φαντασίας νεωτερικάς φεύγε. Auctor Constitutionum Apostolicarum, lib. ii. cap. 1. ex Didascalia, ut videtur, ea quæ Ignatio tribuebatur, docet Episcopum non debere esse minorem natu quam annorum quinquaginta, ὅτι τρόπω τινὶ τὰς νεωτερικὰς ἀταξίας καὶ τὰς έξωθεν διαβολάς έκπεφευγώς ύπάρχει. Quod ea ætas quodammodo jam juveniles petulantias, et eorum qui foris sunt obtrectationes effugerit: nisi forte quis dignus sit Episcopatu, διὰ της νεότητος εν πραότητι και εύταξία γήρας επιδεικνύμενος, in juventute mansuete et composite vivendo senectutem ostendens. Pluribus, opinor, modis explicatio vocis μονήρους, quæ semel tantum in Scriptura reperitur, confirmari non potest: cum, si rem ipsam quæ vetatur, si personam cui datum est præceptum, consideres, si Interpretes, si Commentatores, si vulgatum vocabuli apud Veteres usum spectes, omnes in hac una expositione consentiant atque conspirent. Quod si ea vocis hujus acceptio apud Apostolum recipi omnino debeat, plusquam verisimile est apud Ignatium nostrum, quem tum in rebus tum in verbis S. Paulum præcipue imitatum esse et nostri fatentur, et Adversarii queruntur, eandem vocem eodem sensu accipiendam esse.

Ut autem hoc dilucidius appareat, locum ipsum, ut apud nostrum exstat, integrum apponam. Ex codice Mediceo in Locus Ig-Epistola ad Magnesios hæc transcribimus, c. 3. Καὶ ὑμῖν δè natii exponitur. πρέπει μη συγχρασθαι τη ήλικία του Έπισκόπου, άλλα κατά δύναμιν Θεού πατρὸς πάσαν έντροπην αὐτῶ ἀπονέμειν, καθώς έγνων καὶ τοὺς άγίους πρεσβυτέρους, οὐ προσειληφότας τὴν Φαινομένην νεωτερικήν τάξιν, άλλ' ώς Φρονίμους έν Θεώ συγγωρούντας αὐτῷ. Interpres Usserianus: Sed et vos decet non couti ætate Episcopi, sed secundum virtutem Dei Patris reverentiam ei tribuere, sicut cognovi et sanctos presbuteros. non assumentes apparentem juniorem ordinem, sed ut prudentes in Deo concedentes ipsi. Primo igitur hunc Interpretem habemus consentientem, qui ad ætatem Episcopi respiciens, νεωτερικήν τάξιν, non novellam institutionem, sed juniorem ordinem vertit. Huic adjungimus Interpolatorem sive Paraphrasten, qui pro Ignatianis sua hæc posuit, οὐ πρὸς τὴν φαινομένην άφορώντας νεότητα. Vulgatus Interpres, Non propter juventutem que in eo videtur arbitrantes eum contemnendum. Unde occasionem nactus communem locum de prudentia juvenum pro suo instituto latius tractat, et exemplis ex Veteri et Novo Fœdere confirmat. Hos ex Veteribus solos Ignatii interpretes habemus, qui totius contextus tenore ducti hunc nobis verborum sensum tradiderunt. res ipsa clamat, et hanc interpretationem necessario postulat. Auctor Epistolæ ostendit se vidisse Damam eorum Episcopum, et Sotionem ejus Diaconum laudat, quod Episcopo suo, ut oportuit, subjectus esset. Monet igitur populum Magnesianum, ut illi etiam nolint συγγράσθαι, non nimis familiariter cum eo agant, aut ipsum contemnant, quod videatur junior ætate, sed ut reverentiam ei exhibeant. Urget exemplum presbyterorum, quorum duos secum tunc habuit, Bassum et Apollonium, quosque novit eidem Episcopo quamvis juniori debitam reverentiam præstitisse. Ostendit juventutem ejus esse φαινομένην, innuit eum ætate quidem et conspectu juvenem, moribus autem senem fuisse: obedientiam ei præstandam docet, aut potius in eo Deo ipsi omnium Episcopo. Nam, ut recte observavit S. Chrysostomus: Apostolus περί μέν Ἐπισκόπων διαταττόμενος οὐδαμοῦ τίθησιν

έτων ἀριθμον, De Episcopis præcepta dans nullibi annorum numerum statuit, Orat. in Viduam juvenem. Hæc omnia ex ipso contextu enata adeo plana, perspicua, sibique cohærentia sunt; ut nec alium sensum hæc verba aut fundant aut Neque quicquam habent quod opponant Adversarii nisi quod modum loquendi spectat: qui si inusitatior videatur, eo minus Ignatianus videri non debuit. Νεωτερικήν τάξιν de juventute Damæ Episcopi intelligi nolunt, quia τάξις ad ætatem referri non potest, ut censet Salmasius. Sed ea vox tam latæ significationis est apud Græcos, ut ad ætatem aut quemlibet humanæ vitæ statum sive conditionem referri possit. Quamvis enim τάξις sæpe pro ordine sacro, aut ordinatione Ecclesiastica sumatur, non infrequentius tamen ad alia refertur, et quidem ea quæ sacris ordinibus opponun-S. Chrysostomus Homil. v. adversus Judæos. Obros ό 'Αβραάμ ό πρόγονος των Λευϊτών, των 'Ιουδαϊκών ίερέων έπλ τοῦ Μελχισεδὲκ, ες ήν τύπος της καθ' ήμας ίερωσύνης, λαϊκοῦ τάξιν ἐπεῖχε, Hic Abraham progenitor Levitarum, Judaicorum Sacerdotum, sub Melchisedec, qui nostri Sacerdotii typus erat, laici ordinem, vel locum obtinuit. Idem alibi distinguit των ίερέων τὸ ἀξίωμα, et τὸν ὑποτεταγμένον καὶ ἐν τάξει λαϊκῶν ουτα. Eodem modo τάξιν ίδιώτου dixit, et sacerdotes οἰκονόμων τάξιν και επιτρόπων και άγοραίων τινών άντικαταλλαττομένους. Quotcunque modis homines dividi et distribui possunt, in quotcunque classes redigi, ad tot rákeis a Græcis referentur. Ita legimus τάξιν βασιλέως, τάξιν πατέρων, τάξιν διδασκάλων, τάξιν δμήρων, τάξιν αίγμαλώτου, τάξιν πενήτων, τάξιν νομοθετοῦντος, et συμβουλεύοντος, τάξιν θεραπαίνης, et similia. In qualibet autem civitate semper distincti sunt juvenes, viri, senes: et hæ ubique hominum secundum ætatem τάξεις. In duas classes νεωτέρων et πρεσβυτέρων dividunt Apostoli populum Christianum in unaquaque Ecclesia, ut 1 Tim. v. 1. Πρεσβυτέρω μη ἐπιπλήξης, ἀλλά παρακάλει ώς πατέρα νεωτέρους, ώς άδελφούς πρεσβυτέρας, ώς μητέρας νεωτέρας, ώς άδελφάς. Seniorem ne increpato, sed obsecra ut patrem; juniores ut fratres; anus ut matres; juvenculas ut sorores. Ad Titum ii. 2, 6. Πρεσβύτας νηφαλίους είναι, τους νεωτέρους ώσαύτως, Senes, ut sobrii sint; juvenes similiter. Τάξις autem νεωτερική, idem est quod νέων vel νεωτέρων, seu νέου vel νεωτέρου τάξις. Ut cum Plato

rempublicam in γεωργούς et φύλακας, aliosque divisit, Proclus in Timæum illos γεωργικήν τάξιν, hanc φρουρητικήν τάξιν appellat, quæ τὸ γεωργικὸν vel τὸ φρουρητικὸν recte dicitur. Nihil aliud hic voluit Ignatius, et satis bene νεωτερικήν τάξιν Paraphrastes per νεότητα expressit.

Jam vero qui hic non ætatem Episcopi, sed novitatem Altera inordinis Episcopalis denotari volunt, et rem inducunt ab Auc-terpretatio toris mente prorsus alienam, et ut id faciant totum contex-mente alietum mire contorquent. Neque enim ipse Ignatius, neque sanus quisquam sub illius persona, de novitate Episcopatus disseruisset, in quo ipse jam consenuerat. Quomodo ille Episcopatum novellam institutionem esse diceret, et quidem tot annis, ut illi volunt, post omnium Apostolorum mortem introductam, qui ordinis Episcopalis institutionem semper Deo et Christo tanguam auctori tribuit? Hoc ipso loco laudat Zotionem quod subjectus sit Episcopo, ώς χάριτι Θεού, tanquam gratiæ Dei. Epistola ad Ephesios, οἱ ἐπίσκοποι οἱ κατά τὰ πέρατα δρισθέντες ἐν Ἰησοῦ Χριστοῦ γνώμη εἰσί. Vetus Interpres, Ipsi, vel Episcopi, secundum terræ fines determinati Jesu Christi sententia sunt. c. 3. describit Episcopum, ον πέμπει οἰκοδεσπότης είς ιδίαν οἰκονομίαν, quem mittit Dominus domus in propriam dispensationem, qui est Christus. c. 6. Epistola ad Trallianos, "Ερρωσθε εν Ίησοῦ Χριστώ, ύποτασσόμενοι τώ Ἐπισκόπω ώς τῆ ἐντολῆ, Valete in Jesu Christo, subjecti Episcopo, ut Dei mandato. c. 13. Si novitatem Episcopalis ordinis notare voluisset Auctor Epistolarum, cur non alibi potius id fecit? Si novella hæc institutio fuisset, ea objectio tam in Polybio, Onesimo, et Polycarpo, quam in Dama valuisset: et consultius multo fecisset. si tunc eam tollere conatus esset, cum grandior Episcopi ætas, cum gravitas et spectata viri prudentia aliquam novello ordini auctoritatem conciliarent. Non tam imprudentem Ignatium, non tam stultum Impostorem quis putet, ut populo juventutem Episcopi, et Presbyteris simul novitatem ordinis Episcopalis probare conaretur. Adeo novellæ institutionis mentio ab hujus loci natura, et scriptoris instituto prorsus aliena est. Quod adhuc luculentius apparebit si animadvertamus, quibus cuniculis Auctoris sententiam subruant, quibus machinis omnia conturbent, qui novellam hanc institutionem hactenus inauditam hinc extundere conantur. Primo Sal-

Salmasii tinctio.

masius observat Impostorem suum, Ignatium nostrum, dixisse πρεσβυτέριον esse νόμον Χριστοῦ, quia ex institutione et inanis dis-voluntate Christi introductum est, Zotionem autem laudasse, quod Episcopo subjectus esset, ώς χάριτι Θεού, ut gratiæ Dei, quo novam hanc institutionem Episcopi presbyteris superponendi Deo etiam placere ostenderet. Sed quis unquam ex eo ostenderet Episcopatum presbyteris primo superimpositum fuisse gratia Dei, quia presbyterium ex lege Dei præscriptum est, Episcopatus illo superior ex voluntate hominum introductus, et quidem diu post Apostolorum omnium mortem? Aut quis colliget, ex eo, quod quid gratia Dei factum esse dicitur, idem ex voluntate et institutione divina etiam primæva profectum non esse? Salmasium ipsum appello, cujus hæc verba sunt, Quasi vero ea quæ ex institutione Christi manarunt, non etiam Dei gratiam præferant. Ea sine omni dubio Scriptoris mens fuit, qui Episcopalem ordinem, quatenus presbyterio superimpositus est, nunc χάριν Θεοῦ, nunc γνώμην Χριστοῦ, nunc την ἐντολην appellat, adeoque ex gratia Dei, ex sententia Christi, ex mandato divino institutum fuisse docet. Frustra igitur excogitata est illa distinctio inter gratiam et legem Dei Evangelicam. Secundo, adhuc manifestius vim loco infert minime ferendam, dum duplicem ex his verbis petitionem proponit, ut de rebus duabus Scriptorem agere, de juventute scilicet Episcopi, et novitate Episcopatus doceat. Unam petitionem ad plebem, aliam ad presbyteros dirigit. Petit, inquit, a plebe, ut non nimis familiariter cum Episcopo agat, quod videatur junior: petit a presbyteris, ut sine præjudicio adprobandæ et recipiendæ novellæ hujus institutionis, honorem ei deferrent. Ita Epistolam duplici nomine petitoriam proponit, cum ne una quidem hic petitio sit, nedum duæ. Non petit Ignatius quicquam a populo, sed docet quid eos deceat, ύμιν δὲ πρέπει, inquit, μή συγγρασθαι τῆ ήλικία τοῦ Ἐπισκόπου, indecorum esse ostendit, ut Episcopo suo, quamvis juvene, familiariter utantur: tantam ei officio dignitatem attribuit, ut ad personam evilescere non debeat. A presbyteris nihil omnino petit; quod eorum officium in hac re sit, ne docet quidem, quod eos satis ad hoc præstandum promptos et alacres esse novisset. Eorum igitur exemplum plebi proponit, æquissimum esse judicans ut illi populus cum omni reverentia subjiceretur, cui presbyteri sine ulla excusatione parerent. Hoc autem sibi probe cognitum esse profitetur, qui non tantum Damam Episcopum cum Zotione Diacono ejus, sed et Bassum, et Apollonium presbyteros secum, tunc cum scriberet, habuit: a quibus probe intellexit quam Episcopo suo presbyteri reverentiam exhibuerint: unde per totam Epistolam nunquam presbyteros monet ut Episcopo suo, sed populum tantum, ut et Episcopo et presbyteris, utpote optime consentientibus, subjecti sint. Nihil igitur a presbyteris petit, ne minima quidem vocula est. quæ ullam speciem talis petitionis aut exhortationis præ se ferat. Qui rem novam sententiæ inferre voluit, novam petitionem excogitavit, sine qua ea inferri nullo modo potuit. Sed Ignatius unicam exhortationem ad populum persequitur, quam exemplo presbyterorum premit urgetque,  $\kappa a \theta \omega_s$ , inquit, ẽγνων, quemadmodum cognovi presbyteros animatos esse, ita et vos animati sitis. Nulla igitur arte populum aggreditur Ignatius, multo minus alia populum, alia presbyteros arte aggreditur, ut vult Salmasius, quos ex ipsorum conversatione novit ad reverentiam Episcopo exhibendam satis sponte sua ferri. Adeo misere hunc locum torsit Salmasius, ut ad suam sententiam eum traheret. Neque mirum. Totum enim illud ædificium quod ipse cum Blondello, de successione proximi presbyteri in locum seu primatum decedentis, extruxerat, hoc uno testimonio subruitur, et funditus evertitur. Ubi enim illa successio primi secundum institutionem presbyteri in locum defuncti, ubi Damas ætate junior toti presbyterio præficitur? Unde tanti privilegii usus apparet, cum ipsi presbyteri ei rei tam prompte consentirent?

Miror autem Dionysium Petavium, qui Salmasio adeo Petavius, adversatus est, eum tamen in hac interpretatione duorum diametro vocabulorum secutum esse, et ad novam conjecturam inde oppositus confugisse. Νεωτερική τάξις, inquit ille, novitia et recens est interpretaordinatio et institutio. Per illam autem non intellexit insti-tionem setutionem ordinis Episcopalis cum Salmasio, sed aliam, quam ipse commentus est; illam nempe, quæ commoveri et jactari tum cæperat, nonnullis per ambitionem et cupiditatem introducere molientibus; nimirum ut Episcopatus non libera electione ab iis quorum intererat, sed ex ætatis vel temporis antecessione quo in Clerum erant assumpti, ut non dignissimus quisque, sed antiquissimus caneretur. Ita duo magni viri ex diametro

oppositi sunt. Ille hanc antiquam institutionem putat, hic novitiam, ille ab Apostolicis temporibus deductam, hic non tam per ambitionem introductam, quam a presbyteris, dum alii nescio qui eam introducere conarentur, repudiatam. Sed talem institutionem aut unquam obtinuisse aut tunc repudiatam esse neuter probat. Timotheum Ecclesiæ Ephesinæ, et Damam Magnesianæ juniorem præpositum fuisse fatemur: sed quinam illi fuerint, qui ut antiquitatis ratio præcipue duceretur per ambitum et factionem pugnabant, nondum intelligimus. Nam quod ejusmodi fuisse contentionem illam credat Petavius, quæ a Clemente Epistolam ad Corinthios expressit, id sine ullo fundamento dicitur. Ille enim unus et alter si se præteritos esse doluerint, tam juniores quam seniores esse, tam pro merito quam pro ætate pugnare potuerunt. Quicunque autem fuerint, eos ipse non de Episcopatu sed presbyteratu contendisse fatetur a, et conjecturam suam Salmasiana verisimiliorem tantum esse dicit, pro veritate ejus asserenda nihil affert. Sed video unde in tantam incertitudinem, tamque improbabilem conjecturam inciderit Vir doctissimus. Verba illa Ignatiana οὐ προσειληφότας male cepit. Omnino, inquit, presbyteros repudiasse nec admisisse illud asserit, quodcunque tandem νεωτερικήν τάξιν appellat. Cum igitur nec juventutem, nec Episcopalem ordinem repudiaverint Magnesii, ut ex ipso loco constat; aliud aliquid excogitandum putavit Petavius, quod ab illis repudiatum est, quodque νεωτερική τάξις vocari posset. Et omnes quidem qui νεωτερικήν τάξιν novellam institutionem reddunt, in illa voce προσειληφότας explicanda hærent. Καθώς έγνων καί τους άγίους πρεσβυτέρους, οὐ προσειληφότας τὴν φαινομενὴν νεωτερικήν τάξιν, άλλ' ώς φρονίμους έν Θεώ συγχωρούντας αὐτῶ, sic reddit Salmasius, Sicut cognovi presbyteros, non ut accipientes eam, quæ nova apparet, institutionem, sed tanquam prudentes in Deo, cedentes ipsi. Ubi primo καὶ particulam omittit ut explicationi suæ inimicam, quod ea ostendat Scriptorem de eadem re loqui, cum presbyterorum exemplum proponit, de qua populum monuerat, scilicet de ætate Episcopi: aliter enim καθώς και exponi non possunt. Secundo, voculam ut de suo addidit; vidit enim, non accipientes, hic locum habere non posse. Theseos Cappellianæ Auctor aliter

<sup>\*</sup> Vid. Clementis Romani Epist. c. 47.

versionem suam temperavit, Quomodo censeo sanctos presbyteros, si minus recipiant novellam istam quæ jam est institutionem, saltem tanquam prudentes in Deo cedant Episcopo, ut, cum omnia confuderit, nihil dicat. Petavius a versione caute abstinuit, hac observatione contentus, presbyteros την νεωτερικην τάξιν repudiasse. Mira hæc sane interpretatio illius, qui profitetur Ignatium iisdem verbis presbyteros plebi proponere imitandos. Sed hi quid sit προσειληφότας hoc loco non viderunt. Patricius Junius legit οὐ προειληφότας, non præoccupato animo respicientes, haud male; sed ut literam omitteret, opus non erat. Suidas, Προσειλήφεσαν, ύπέλαβον, ενόουν. Nihil aliud hic προσειληφότας, quam νοήσαντας sonat. Ita igitur verto, οὐ προσειληφότας, non cogitantes, non considerantes, non respicientes. Ut Paraphrastes, οὐ πρὸς την φαινομένην άφορώντας νεότητα. Non enim hic Ignatiana miserrime pervertit ille, ut vult Salmasius, sed fideliter et plane explicat.

Quare, cum hæc ætatem Damæ Magnesiorum Episcopi tantummodo respiciant, cum Auctor Epistolarum ubique Episcopatum a Christo institutum esse significet, cum Christianos omnes, etiam presbyteros, quos a Deo institutos fuisse docet, ut Episcopo pareant constanter moneat, cum omnes, qui illi jam ipsis superimposito refragantur, mala conscientia premi, et diabolo inservire ostendat, palam est hunc locum de novella Episcopatus institutione intelligi non posse. si quis sit qui adhuc dubitet an hæc omnia ad ætatem Damæ referri debeant; eum omnino oportet νεωτερικήν τάξιν de recenti, non Episcopatus, seu officii, sed hominis, seu Episcopi ordinatione interpretari; nisi velit Scriptoris instituto aperte contradicere. Fateor enim vocem νεωτερικήν de re aliqua recenti, seu moderna usurpari posse, et satis quidem origini suæ congrue. Ut de Hierace Epiphanius, Hæresi lxvii., Ψαλμούς πολλούς νεωτερικούς ἐπλάσατο, Psalmos complures recentes, seu, novitios, confinxit. Et qui ita hunc Scriptorem intellexerit de ordinatione Damæ recenter facta, doctrinam Ignatianam alibi copiose explicatam haud violabit; sed quam congruum huic loco sensum ea interpretatione tribuere possit, ipse viderit b. Vox enim illa φαινομένην præter alia superius

Ad Concil. Carthag. VII. § 71, Novitas Episcopatus effecit, ut sustisententiam memorans Pudentiani, nerem quod majores judicarent, adno-PRARS. VINDIO.

adducta mihi postulare videtur, ut νεωτερική τάξις ad ætatem referatur. Denotat enim sine dubio aliquid quod ex conspectu Damæ apparebat; ut ostenderet eum vultu juvenem, moribus virum. Quo etiam illa, τὸν ἐπίσκοπον τοῦτον τὸν βλεπόμενον, quæ statim in eadem periocha sequuntur, spectant.

rii Patribus Apostolicis.

Dum hæc, Opere penitus finito, Lector benevole, scribo, De Cotele- pervenerunt ad manus meas, SS. Patrum qui temporibus Apostolicis floruerunt 'Opera, a Joanne Baptista Cotelerio Societatis Sorbonicæ Theologo doctissimo edita. Quo libro conspecto, hisce temporibus non potui non serio gratulari, quod etiam in Ecclesia Gallicana, Libertatibus suis optime usa, Theologi ex omni ordine maxime eruditi non tantum pro veris antiquæ Ecclesiæ monumentis strenue concertent, sed et de libris spuriis et supposititiis, qui hactenus mundo imposuerunt, et suavi vetustatis somnio animos hominum deliniverunt, sine omni partium studio judicent; quod post Sirmondum, Petavium, Petrum de Marca, Morinum, Launoium, post Valesium, Huetium, aliosque complures, etiam Cotelerius candide de his rebus pronunciet, eruditorum inter nostros virorum diligentiam sæpe probet, eademque cum libertate omnia discutiat. Unde spes est aliquando fore, ut Dogmatibus Ecclesiasticis major lux affulgeat, Controversiæ in Scholis agitatæ, pudendo Impostorum patrocinio nudatæ, et ficta Antiquitatis larva spoliatæ, æquius tandem et sedatius terminentur, animique hominum ea, qua par est, reverentia primitivam Ecclesiam, sua simplicitate conspicuam, nec alienis coloribus depictam, aut potius deformatam, prosequantur. Inter hæc B. Ignatii Epistolæ etiam Notis Cotelerii illustratæ prodierunt; quas jam ad editionem nostrorum festinans, avide, quantum per temporis angustias licuit, percurri. Video autem, nisi me festinatio fefellit, Viri doctissimi sententiam cum nostra plane conspirantem; idem de Ignatianis judicium, eandem de argumentis Adversariorum opinionem, similem fere locorum explicationem deprehendo. Unde mihi haud male augurari videor, sententiam nostram viris doctis, et in hoc literarum genere optime versatis appro-

> tavit doctissimus Routhius: "An Pudentiani verba lucem afferant illis S. Ignatii in Epist ad Magnesios, aliis

disquirendum relinquo."-Reliq. Sacr. iii. 207.

batum iri, eosque statim judicaturos me nihil in his molitum esse, quod non aliis eadem tractantibus veritati maxime apertissimeque consentaneum prima facie videatur. Quod si ea quæ obiter tractavi, et in tui potissimum gratiam, Lector benevole, dissertationibus inserui, (qualia haud pauca in nostris invenies,) aut minus recte aut minus accurate dicta judicaveris; nolim ea cum causæ susceptæ injuria conjungas, sed desiderio potius tibi placendi imputes. Vale.

|  | • . | • |   |  |
|--|-----|---|---|--|
|  |     |   |   |  |
|  |     |   |   |  |
|  |     |   |   |  |
|  |     |   | · |  |

# PROŒMIUM

DE

Ortu, Progressu,

EΤ

Hodierno Statu Controversiæ.



# PROŒMIUM

# De Ortu, Progressu, & hodierno Statu Controversiæ.

### CAP. I.

Occasio Scribendi, et Proæmii distributio.

CELEBRIS est, hoc præsertim sæculo, de Ordinis Episcopalis Unde hæc a Presbyteratu distinctione, vel saltem distinctionis origine Controversia origine Controversia. In ea autem tractanda magni ponderis merito habita est S. Ignatii, viri Apostolici et Martyris auctoritas; cujus disertissimo locupletissimoque testimonio cum Episcopalis causa fulciatur, et paritatis Presbyteranæ antiquitas nuper excogitata concidat, eo tandem deventum est, ut qui aliter sententiam Episcopatui iniquiorem tueri nullo modo possent, omnes Ignatii Epistolas convellerent, a S. Martyre scriptas negarent, fictas et supposititias pronunciarent.

Inter hos Vir doctissimus, Joannes Dallæus, in SS. Patrum De Joannis monumentis diligenter versatus, in discernendis operibus libro. spuriis admodum acutus, post velitationes Salmasii, atque Blondelli, Librum nuperrime edidit satis prolixum, quo Epistolas Ignatii etiam purgatissimas maximeque sinceras, et Veterum auctoritate munitas et propria præstantia conspicuas, quamplurimis argumentis videtur sibi, suisque, ut opinor, adulterinas probasse, et doctissimorum virorum, Archiepiscopi Armachani, Isaaci Vossii, et Doctoris Hammondi rationes omnes, sane firmissimas, diluisse.

Hujus Viri præstantissimi stupendæ diligentiæ, cum et Ignatii sanctitas, et Episcopatus necessaria auctoritas, et his maxime iniqua Adversarii fama atque celebritas, ut aliquid reponatur, efflagitent, operæ pretium esse duximus Dissertationem totam, quanta quanta est, ad examen vocare, rationes momento suo ponderare, singula quæ nos et Ecclesiæ SS.

Patres ullo modo spectant excutere, omnia quæ auctoritatem S. Ignatii confirmare possint exponere, quæ labefactare videantur, refellere et refutare.

Cum autem hæc quæstio multis jam modis implicata et involuta, doctisque plurimorum lucubrationibus facta sit obscurior; ut ea quæ dicturi sumus dilucide perspicueque tradantur, visum est imprimis necessarium illa præmittere, quæ difficultatis rationes expediant, quæ sententias virorum doctorum explicent, quæ ortum, progressum, et præsentem Controversiæ statum enarrent, et inutili altercatione præcisa, ad futuram disputationem faciliorem aditum patefaciant.

S. Ignatii notitia apud Vetcres. Ignatium fuisse Antiochenæ Ecclesiæ Episcopum agnoverunt quotquot illius mentionem fecere: ab Apostolis ordinatum diserte tradiderunt S. Chrysostomus et Theodoretus. Hunc Apostolicum Virum, ab Antiochia Romam tractum, bestiis oblatum, ac Martyrio coronatum testantur Veteres: Epistolas scripsisse ad Ecclesias præsertim in itinere, produnt Antiquorum plurimi, negavit aut dubitasse se dixit eorum nemo. Et sanctissimi quidem Martyris justissima existimatio etiam hactenus illibata et intemerata permansit; de Epistolis tantum, quæ sub illius nomine prodierunt, et ad nostram usque ætatem perduraverunt, lis est. Neque de illarum auctoritate, si Ignatianæ fuisse appareant, disputatur: sed an revera ipsius Ignatii fuerint quæritur.

Ut autem origo, progressus, et præsens hodiernæ Controversiæ status, etiam iis qui hactenus eam minus attente considerarunt, innotescat; rem omnem (quod a nemine adhuc factum esse video) clare et fideliter proponam. Sententias doctorum Virorum, cujuscunque opinionis fuerint, eo ipso ordine quo scripserunt referam, Editiones Epistolarum e MSS. erutarum varias, et a se quoquo modo discrepantes, sigillatim notabo: ut simul et qualis Ignatius Epistolicus eo tempore, quo quisque scripsit, apparuerit, perspectum habeat Lector, et de uniuscujusque sententia judicium ferat nullo præjudicio Denique quæ sit Dallæi, postremi Ignatiorum occupatus. hostis, sententia referam, quæ nostra, ex adverso exponam; et quid a me probandum, quid refellendum sentio, breviter declarabo.

## CAP. II.

## Prima Ignatii Editio Latina tantum. Epistolæ ejus pro genuinis habitæ.

Sub Ignatii nomine primo tres Epistolæ in lucem editæ Prima sunt Parisiis Latine tantum, Anno Domini Mccccxcv. ad Editio Latina, edita B. Mariam una, ad S. Joannem Apostolum duæ. Anno a Fabro MCCCCXCVIII. undecim Epistolæ aliæ, Latinæ pariter, ex Veteri lensi. Versione, nondum comparente exemplari Græco, a Fabro Stapulensi typis sunt impressæ. Hæc autem princeps Editio fuit, teste Philippo Labbeo, qui has undecim Epistolas tunc excusas inter primas Editiones numerat, quæ in Regia Bibliotheca Tum vero Symphorianus Champerius Parisiis asservantur. Lugdunensis, has a Fabro editas cum tribus aliis ab illo rejectis, et quarta ad Mariam Cassobolitam nunquam ante publicata, edi curavit [Anno MDXXXVI.]; atque ita tandem quindecim Ignatii Epistolæ exstiterunt.

Et hæc quidem facies S. Ignatii sub initio decimi sexti Virorum sæculi fuit; cum ipse Faber Stapulensis, primæ Editionis Boctorum sententiæ. curator, ejus auctoritate tanquam indubitata, in libello De triduo Christi utitur. "Tametsi mihi impossibile sit ex me ad illam intelligentiam penetrare; eam tamen in hac re esse puto, quam deifer Ignatius in prima Epistola, quæ est ad Trallianos, aperit, de Domino sic loquens, Ante vero solis occasum de cruce depositus est, &c." Joannes etiam Episcopus Joann. Roffensis, libello cui titulus, Petrus fuit Romæ, inter primos Fisher, Episc. has Epistolas citavit: "Ignatius autem et ipse contempora-Roff. neus Apostolis, Christum cum esset annorum triginta fuisse baptizatum putat, et tres annos ultra docuisse. Sic enim Epistola ad Trallianos scribit. Triginta annos agens Christus baptizatus est a Joanne, et tribus annis prædicavit Evangelium."

<sup>a</sup> Ed. Antverp. 1522.

Joann. Driedo.

Martini Perez Ayala. Quinetiam Joannes Driedo celebris ea ætate Theologus, libro De Dogmațibus Ecclesiasticis et Apocryphis<sup>b</sup>, quamplurima Romanæ Ecclesiæ dogmata longa sententiarum serie ex Epistolis Ignatii petita confirmare nititur. Et Martinus Peresius Aiala<sup>c</sup>, scriptor inter Pontificios non ignobilis, inde testimonia sæpissime adhibuit, et ad confirmandas Traditiones non scriptas omnes has Epistolas defloravit. Hæc quidem illi, hactenus de auctoritate Ignatianorum plane securi: neque enim quenquam novi, qui ea ætate de duodecim præsertim Epistolis dubitavit.

<sup>b</sup> Ed. Lovanii, fol. 1533, deinde 1548.

<sup>c</sup> Episcopus Segobiensis, deinde Archiep. Valentinus, qui interfuit Concilio Tridentino, ab anno 1551, temp. Julii III. si Sarpio fides. Hispani autem aiunt eum Concilio adfuisse in annis 1546-7, et Capitulis de Justificatione operam contulisse, adjuvante viro memorabili et versatilis ingenii Didaco de Mendoza. Mortuus est anno 1566. Opus ejus De Divinis, Apostolicis, atque Ecclesiasticis Traditionibus, primum prodiit Coloniæ et Paris. 1549.

### CAP. III.

Epistolæ Ignatii primum Græce editæ. Doctorum Virorum varia de ipsis judicia.

ATQUE hæc breviter de hominum judicio, quamdiu Latine Editiones tantum exstarent hæ Epistolæ. Post autem sexaginta annos, Andreas Gesnerus, si ipsi credendum sit, Epistolas duodecim Græce, interprete Joanne Brunnero, primus omnium edidit, A.D. MDLIX. Ita enim in Præfatione loquitur. vero cum ille (Henricus Petri scilicet) Latine tantum ediderit, ego Græcum exemplar MS. nactus ex Bibliotheca Cl. Viri piæ memoriæ D. Gaspari a Nydpruck, existimavi neque Henrico Petri molestum, studiosis autem plerisque gratum fore, si ea quæ hactenus Latine tantum circumferebantur, Græce simul et Latine a me fuissent edita." Sed quicquid dixerit Gesnerus, ante eum S. Ignatium Græce ex Augustanæ Bibliothecæ exemplari Valentinus Pacæus publicaverat, A.D. MDLVII. quem primum in lucem eas edisse testatur Morellius, qui easdem Parisiis recudendas curavit A.D. MDLVIII. Eamque a Pacæo procuratam principem esse Græcarum Epistolarum Editionem fidem faciunt illa Centuriatorum Magdeburgensium, " Est et hoc annotandum, quod hoc anno MDLVIII. Epistolæ Ignatii Græce sint impressa et publicatæ, quæ hactenus per aliquot sæcula latuerunt." Quare duodecim Epistolæ ante a Stapulensi aut Champerio Latine, nunc a Pacæo, ex Augustano primum, dein a Gesnero e Nydprucciano Codice editæ sunt.

Cum jam Græca exemplaria exstarent, primi omnium Cen- VV. Docturiatores Magdeburgici suspiciones suas, sed caute satis mo-torum de Græcis exderateque proponunt. "Lectori autem pio et attento conside- emplaribus randum relinquimus quantum sit illis Epistolis tribuendum." judicia. Ita illi: et cum quatuor Argumenta adduxissent quæ merito Magdesuspectas reddere viderentur, "De doctrina" inquiunt, "Ignatii burgensium:

Calvini:

nihil aliud habemus nisi quod hæc ejus monumenta, si tamen eius sunt, complectuntur." Quinetiam statim gravis illa Joannis Calvini censura prodiit, lib. i. cap. 13. § 29. Institutionum, jam tum in commodiorem formam redactarum. "Ignatium quod obtendunt, si velint quicquam habere momenti, probent Apostolos legem tulisse de Quadragesima, et similibus corruptelis; nihil enim næniis illis, quæ sub Ignatii nomine editæ sunt, putidius. Quo minus tolerabilis est eorum impudentia qui talibus larvis ad fallendum se instruunt." Ita ille pro more suo acriter satis et animose. "Nec tamen offendit Calvinum Ignatius, sed ii qui Ignatium corruperunt," inquit Rivetus: quod recte ab eo observatum tradit in Academia Genevensi Professor Vedelius; et res ipsa satis indicat: auctoritatem enim Ignatii rejicit Calvinus ab Antitrinitariis objectam, ex Epistola sine dubio ad Tarsenses, quæ pro genuina non agnoscitur, et Quadragesimam aliasque traditiones objicit, quæ in assumentis tantum inveniuntur.

quem interpretatur Rivetus.

Marianus Victorius.

Tum Marianus Victorius in S. Hieronymum. "Recte Ignatium Apostolicum vocat virum; vixit enim Apostolorum tempore, et Joannis Evangelistæ discipulus fuit, scripsit literas ad sacratissimam Virginem, Dei genitricem Mariam, et alias quæ Ac statim etiam ex Lutheri Schola celebris Theo-Chemnitz. logus, Martinus Chemnitius, in Examine Concilii Tridentini b harum Epistolarum testimoniis sæpe utitur, eisque multum tribuit. "Ignatius vero," inquit, "auditor Joannis, in Epistola ad Philadelphenses de cœlibatu et conjugio, more prorsus Apostolico loquitur." Et alibi non sine censura laudat. "Ignatii Epistolas exstitisse non tantum Eusebii verum etiam Hieronymi tempore certum est. Feruntur nunc Latine: sunt editæ etiam Græce: et multas habent non contemnendas sententias. præsertim sicut Grace legunter. Admista tamen sunt et alia non pauca, quæ profecto non referunt gravitatem Apostolicam." Et rursus, "De Epistolis igitur illis Ignatii quæ nunc ejus titulo feruntur, merito dubitamus: transformatæ enim videntur in multis locis ad stabiliendum statum regni Pontificii: et divinitus judico esse factum, quod adulterina

Notum quod Calvini Institutiones sæpius, ipso vivente, recusæ, et quoties recusse, nonnulla accessione auctæ fuerunt. Prodierunt primum anno 1536; editio, quæ ultimam auc-

toris manum accepit, facta est anno 1559; quam indicare videtur Pear-

b Edit. Francof. 1576.

quædam assumenta suo se indicio prodant." Primus enim, ut opinor, observavit, locum ex Epistola ad Smyrnæos citatum a Theodoreto, nec in Græcis Codicibus nec in Latinis reperiri, quamvis a Gulielmo Wodefordo pariter citatus sit c; et loca plurima ex Apostolicis Constitutionibus Epistolis Ignatii esse assuta. Post quem Petrus Canisius, vir eruditus, Pet. Caniad confirmationem Catechismi testimonio Ignatii ex Veteri sius. interprete creberrime utitur d.

Centuriatores et Calvinum, quod Ignatium tam parvi penderent, perstringit una sententia Campianus, Ratione quinta e. Edm. "Centuriatores vehementer offendit Ignatius; offendit et Campian. Calvinum, ut in ejus Epistolis deformes nævos et putidas nænias hominum quisquiliæ notarint." Defendit statim Calvinum Whitakerus, quod Ignatium "ab hæreticis intro- W. Whiductum tanquam improbæ et detestandæ sententiæ patronum repulerit;" ipse Epistolas "obscuræ dubiæque fidei" esse notat, "quod plures Ignatio nunc ascribantur, de quibus Eusebius et Hieronymus non meminerunt, et quod ejus quoddam dictum recitet Hieronymus, aliudque Theodoretus quod in istis quæ circumferuntur Epistolis nusquam reperitur." Et de posteriori Argumento a Duræo solicitatus, "ex eo, inquit, Ignatii scripta parum integra superesse constat." Ac mox Bellarmino respondens, ex duodecim Ignatii Epistolis Græce exstantibus septem tantum memoratas Eusebio et Hieronymo animadvertit, "de quibus" inquit, "quid statuamus, num sint Ignatii an alterius cujusquam, non satis constat: constat autem quinque esse sine dubio spurias et adulterinas." Eidem Campiano respondens Laurentius Humfredus, notat "Magdeburgenses Laur. moderatissima oratione prudentissime monuisse, haberi quæ-Humfrey. dam in hisce Epistolis Ignatii quæ ad deformes nævos declinare videntur; et quædam obrepsisse in Ignatii scriptis adulterina non ferenda" asserit: "quæ si rejicit Calvinus, non statim dicendus est aut iniquus Censor Ignatii, aut opera Ignatii omnia tanquam putidas nænias reprobare: quandoquidem ea solum quæ culpanda sunt in supposititio Ignatio

e Vid. infr. P. 1. c. ii. sub fin.
d Petri Canisii Opus Catechisticum prodiit Coloniæ, 1586.

<sup>•</sup> Campiani Libri titulu est, Ra-tiones Decem oblati Certaminis in

Causa Fidei, redditæ Academicis Angliss. Ann. 1581. His Rationibus responsum dedit Whitakerus, Lond. 1606. Anglice versum a Ric. Stock. pp. 125, 126.

Ipse autem aliquid Epistolis resectum, aliquid assutum esse autumat f.

Whitgift. contra Cartwright.

Interim reverendus admodum Whitgiftus in Ecclesiæ nostræ controversiis Ignatio multum tribuebat; et Schismaticorum coryphæus Thomas Cartwrightus ejusdem auctoritatem defugiebat, et Calvinum sequi professus, aliaque argumenta ex proprio penu suppeditans, negabat auctorem Epistolarum fuisse illum Apostolorum discipulum: quod et ejus sequaces fecere, quoties aliquid ipsis objectum est, cui respondere aliter non potuerunt: quoties autem ad presbyterium confirmandum aliquid facere videbatur, ejus auctoritate libenter frequenterque utebantur. De quibus graviter conqueritur Lous: "Epistolas tuas, Sanctissime Ignati, adulterinas esse contendunt. In id enim impudentiæ diverticulum si non se receperint, adulterata penitus et turpissimis sordibus aspersa eorum doctrina habeatur g:" et gravissimus prudentissimusque Bancroftus, "Ad morem Genevensium Ignatius loqui debet; aut si plus quam velint urgeas, pauperculus antiquus Pater iste tanquam fictitius et homo vanus jure rejicitur h."

Baneroft.

guit inter Epistolas Latine tantum exstantes, et eas quæ Græce etiam prodierant; priores nullius auctoritatis esse innuit; posteriores omnes avide amplectitur, incorruptas et integras esse pronunciat, easque miris effert laudibus. Non enim septem tantum Eusebio cognitas, sed et quinque reliquas "Ignatii esse germanas, easdemque sincerissimas, nemo Bellarmin. jure," inquit, "poterit dubitare." Bellarminus notat Latinas tres, "gravitatem eloquii S. Ignatii omnino non redolere:" quinque Eusebio incognitas " ob styli similitudinem et spiritum vere Apostolicum, a viris doctis omnino recipi; non esse magnam fidem habendam codicibus Græcis, qui nunc exstant, quando discrepant a Latinis; sæpe enim emendatiores inveniri codices Latinos quam Græcos: quod verum," inquit,

Tum vero eminentissimi duo Cardinales Baronius atque Bellarminus, ita judicabant. Baronius caute primum distin-

Jesuitismi, sive Puritano-Papismi Confutatio. Lond. 1584.

Hookeri non meminit Pearsonus, fortasse quia nihil ille ad criticae quaestionis determinationem contulerat. Citat Hookerus Epistolas interpolatas, quales tunc exstabant, sæpius; et Epist. ad Philippenses, Eccl. Pol. V. lxxii. 10.

<sup>&</sup>lt;sup>g</sup> Querimon. Ecclesiæ, p. 91. Liber Latine scriptus contra Puritanos sine Auctoris nomine. Lond. 1592.

<sup>4</sup>to.

h 'Survay of the Pretended Holy Discipline.' C. xxvii. p. 330. ed. 1593.

"esse intelliget qui conferet testimonia quæ ex Ignatio citant S. Athanasius et Theodoretus, cum verbis ejusdem Ignatii, quæ nunc habemus in codicibus Latinis et Græcis."

De Epistola ad Tarsenses primo dubitat Faustus Socinus, F. Socinus. his verbis, Responsione ad Wiekum. "Atque hoc ipso argumento ad hoc ipsum probandum videtur uti Ignatius, aut quisquis fuit auctor illius Epistolæ quæ sub ejus nomine ad Tarsenses inscribitur:" et sententiam suam liberius de omni bus profert Animadversione ad Assertionem septimam Posnanensium. "Ignatii scripta partim adulterina, partim admodum corrupta et additamentis quibusdam coinquinata; adeo ut eorum quoque in ipsis fiat mentio quæ non nisi post aliquot sæcula exstiterunt." Et licet Latinum Ignatii exemplar tantummodo tunc temporis vidisset, et missarum voce offensus ista scriberet; nactus tamen postea Græcum Codicem, ubi eum locum aliter se habere invenit, sententiam non mutavit. "Non desunt tamen," inquit, "in ipso Græco exemplari quædam quæ non cum Ignatii sæculo, sed cum succedentibus conveniant," et tandem in hunc modum concludit. "Fuit nimirum liber iste Epistolarum Ignatii, quandocunque in factum fuerit, ab iis partim depravatus, partim etiam consarcinatus, qui Tyrannidem Episcoporum, non in Ecclesiam tantum sed in rempublicam quoque contra omne jus fasque invectam vehementer probabant, ac stabilire volebant." Ita ille in Defensione prioris Animadversionis.

Paulo post Rodolphus Hospinianus Tigurinus Historiæ Rod. Hos. Sacramentariæ l. ii. c. l. Ignatium nostrum tanquam testem pinian. locupletissimum laudat. "Cum post Apostolorum tempora Hæretici turmatim erumperent, et sinceræ Apostolorum doctrinæ impudenter contradicerent, Ignatius unus ex Senioribus, cum Antiochia Romam captivus traheretur, bestiis objiciendus, fidelis ac soliciti pastoris officio fungens, in itinere multas Ecclesias tam viva voce, quam Epistolis confirmavit; admonuitque ut ab hæreticis et clandestinis seductoribus caverent, qui clam, insciis Episcopis, sese insinuantes simplicem plebeculam seducebant, et privata cogebant conventicula. Inter cætera autem Smyrnenses quoque adhortatus, Non licet, inquit, sine Episcopo, neque offerre, neque sacrificium immolare, neque aliquod aliud publicum officium obire. Et in Epistola ad Trallianos dicit, Infideli deteriorem esse, qui audeat aliquid

circa altaris ministerium facere; nisi Episcopus, aut Presbyter fuerit i." Et paulo post locum de poculo Eucharistico universis distributo ex Epistola ad Philadelphenses adductum appellat "apertum testimonium Ignatii, qui Joannis Evangelistæ discipulus fuit k."

Perkins.

Perkinsius autem nostras Whitakerum interim in hunc modum sequitur. "Eusebius cum Hieronymo septem Ignatii pro veris numeravit Epistolas: at nunc sub illius nomine habentur duodecim, quarum quinque spuriæ sunt. Epistola ad Ephesios aut spuria est, aut saltem corrupta; quia locus a Theodoreto et Gelasio ex illa citatus in nostris exemplaribus non invenitur 1.

Thomas Bilson. Episc. Wint.

Thomas Bilsonus nostras, Vir magni in Ecclesia nominis, De Perpetua Gubernatione Ecclesiæ scripsit fuse atque erudite<sup>m</sup>: S. Ignatium autem in eo opere ut indubitatum Auctorem frequenter laudat, et dum in vivis esset eas ipsas Epistolas, quas citat, scripsisse sanctissimum illum Martyrem affirmat. Hunc tamen Parkerus ut dubitantem frustra et falso producit, doctissimumque Præsulem mire calumniatur. "Thomas," inquit, "Bilsonus in Canonibus Apostolorum fidentior est quam in Ignatio. Observa eandem notam inussisse Ignatio, quam Canonibus, laudem vero vetustatis attribuisse Canonibus, quam Ignatii Epistolis non attribuit, cum dicit, Canones qui dicuntur Apostolorum, [c. vii.] aperte innuit eos ipsorum Apostolorum minime esse; sicuti alibi aperte docet: pari ratione, cum dicit, Epistolæ quæ feruntur Ignatii, eas Ignatii non esse subinsinuat." At hæc mera est calumnia, quæ proximis Episcopi verbis clarissime refutatur. Statim enim addit. "Ignatius quippe, eorum Episcopus, adhuc vivus erat, et eas literas conscripsit." Epistolæ igitur Ignatianæ, judice Bilsono, et ipso vivo, et ab ipso sunt conscriptæ. Qui ejusdem operis Capite xiv. earum antiquitatem diserte asserit: cum enim Tertullianum, Cyprianum, et Hieronymum nominasset, "Si hi," inquit, "satis antiqui vel sinceri vobis testes non videantur, audite quid Ignatius, Antiochiæ Episcopus Joanne Apostolo etiam dum in vita manente, ejusque discipulus, post

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Edit. Tiguri, 1602. p. 22.

k Ibid. c. 2. p. 43.

<sup>1</sup> Nescio unde hæc. Eandem vero sententiam breviter dat Perkinsius in ' Reformato Catholico' suo prope fin.

Fusius in 'Problemate,' Opp. vol. ii.

m Lond. 1610. Exstat Anglice et Latine.

quem octo fere annis martyrio affectus est, ad diversas Ecclesias de Episcoporum auctoritate scribat." Ita Bilsonus locis quamplurimis S. Ignatium, ut antiquissimum et sincerissimum testem adducit.

Abrahamus Scultetus, in Medulla Patrum<sup>n</sup>, propositis ex Abr. Sculutraque parte rationibus, et eorum qui Ignatio has Epistolas tetus. tribuebant, et eorum qui an recte ei tribuerentur dubitabant, tandem ita pronuntiat. "Rationibus in omnem partem probe diligenterque excussis in tertiam nonnulli secesserunt sententiam, statueruntque esse quidem Epistolas hasce Ignatii, sed adulteratas, sed interpolatas. Quorum in judicio et nos acquiescimus."

Possevinus autem adhærens Baronio, "Licet S. Hierony-Possevimus," inquit, "tantum meminerit septem Epistolarum, duo- nus. decim tamen haud dubiæ fidei habemus. Quæ vero tres aliæ feruntur, etsi non tam certæ fidei sunt, citantur tamen a S. Bernardo; nec defuere post illum Viri docti, qui ipsarum meminerunt." Et Jacobus Gretserus eadem presse sequitur Gretser. vestigia de duodecim Epistolis genuinis; quarum Vindicias ab eodem scriptas alicubi latere testatur se audivisse Philippus Labbeus.

Tum vero Martialis Mestræus, Doctor Parisiensis, qui Mart. Mes-Ignatium ipsum edidit, et notis illustravito, tres Latinas in træus. "Commentationum Apocrypharum" numero collocat; reliquas duodecim "germanas et vere aureas Ignatii Epistolas" prædicat, sed "ab Hæreticis et a Græculis posterioribus alicubi interpolatas et depravatas" fatetur.

Georgius Dounamus nostras, Vir doctissimus, sæpe Schis- Geo. Downmaticos et sui et prioris sæculi accusat, quod nunc Ignatii ham. testimonia in sua causa urgent, nunc Epistolas ejus tanquam spurias rejiciunt; et septem illas ab Eusebio memoratas doctas et pias appellat; quas vel ideo rejici non posse ait, quod ab Eusebio memorentur p.

Inter Socinianos Hieronymus Moscorovius de vera harum Hier. Mos-Epistolarum antiquitate dubitasse haud videtur, cum in refu-corovius, (Socialiatatione Appendicis Martini Smiglecii hæc habeat. "Verum nus.) ne hoc quidem verum est primorum sæculorum Patres, eam

Edit. Ambergee, 1598.

<sup>·</sup> Paris. 1608. deinde in Biblioth. Patr. Paris. 1624.

P Concionem suam habitam in Con-

secratione Jac. Montague, Anno 1608, justo volumine defendit, Lond. 1611. Vid. illius 1.ibr. iji. c. 2. § 9. c. 5.

<sup>\$ 7.</sup> 

quam ipsi profiteantur, sententiam prodidisse. Nam Ignatius, Patrum apud Latinos quorum quidem scripta exstant vetustissimus, apertissime fatetur in Epistola ad Tarsenses, quod Christus non sit ille qui est super omnia Deus, sed filius ipsius."

Is. Casaubon, in ronianis.

Isaaci certe Casauboni, veterum scriptorum peritissimi DOR. IN Exercitati- judicis, sententia in hac etiam causa maxime notanda. Quare onibus Ba- Parkerus hunc inter eos numerat, quos omnes Ignatii Epistolas fictitias docuisse vult; sed hoc et sublesta fide tradit, et levissimo argumento suadere conatur, quod Casaubonus de prisca Ecclesiæ disciplina locutus, Cyprianum testem adhibuit, Ignatium non nominavit: cum in Exercitationibus Baronianis S. Ignatium sæpe laudet, et "nonnullarum" ejus Epistolarum "antiquitatem novis rationibus" se "tuiturum" polliceaturq: quas præmatura Viri maximi morte ereptas nobis fuisse dolemus.

Rob. Parker. Schismaticus Anglicanus.

"Sed unus quidam Vir, cætera doctissimus," ut testatur Vedelius, "extra omne dubium ponit suppositionem harum Epistolarum: imo dicere non veretur, Ignatium nullas unquam Epistolas scripsisse." De hoc "Viro Doctissimo" altercantur Doctores duo, Owenus et Hammondus; quem quasi nec nomine nec scripto notum producunt, et quem "Anonymum ineditum" Hammondus vocat. Ne igitur numerus Ignatii hostium augeatur, et præter eos quorum scripta novimus, alius aliquis, isque doctissimus, Epistolas hasce penitus repudiasse censeatur, "ineditum" illum in lucem protrahendum, et suum "Anonymo" nomen reddendum esse duximus. ille extra omne dubium Robertus Parkerus, Schismaticus Anglus<sup>r</sup>. Omnia enim quæ Vedelius a Viro illo "cætera doctissimo" dicta profert, in Parkeri libro secundo de Politeia Ecclesiastica capite decimo tertio reperiuntur. "Ego vero Epistolas Ignatii a nemine unquam ante Concilium Nicenum citatas dico," inquit Parkerus "; quæ verba "Viro" suo "doctissimo" tribuit Vedelius; et cum his opponat testimonium Irenæi, "Excipitur," inquit, "a Viro doctissimo primo, ab Irenæo etiam Hermæ Pastorem citari, quem tamen sub persona Hermæ fictum agnoscunt omnes." Verba sunt Parkeri.

<sup>&</sup>lt;sup>q</sup> Exercitat. xvi. p. 543. Francof.

Floruit ille Bilsono Episc. coætaneus; exul in Geldria, ut fertur, mor-

tuus est. Editi sunt ejus 'Libri Tres de Politeia Eccl.' sine nomine loci aut typothetæ. 4to. 1615.

De Polit. Eccl. p. 223.

"Secundo excipit," inquit Vedelius, "Irenæum non allegare Epistolam aliquam Ignatii, sed tantum dictum quoddam illius. quod tum circumferebatur. Et id inde probat, quia non utitur voce, scripsit, sed voce, dixit." Sunt autem et hæc "Tertio ait Vir doctissimus inde patere Epistolas has tum temporis non exstitisse, quod Patres, et nominatim Epiphanius, adversentur Ignatio tempus baptismi Christi post annum trigesimum expletum collocanti." Hæc Vedelius ex Parkero. Denique "Virum doctissimum putare" ait "Casaubonum omnes Ignatii Epistolas rejecisse," quod Parkero. neque alii cuiquam tribui potest. Non est igitur alius Vedelii "Vir doctissimus" quam Robertus Parkerus nostras, Schismaticorum coryphæus; quem Vedelius cum refutare vellet, et Genevensis disciplinæ summum patronum fuisse nosceret, honoris causa nominare noluit. Hic autem Parkerus tredecim rationibus Epistolas Ignatii fictitias esse probare conatur<sup>t</sup>: cujus conjecturis Dallæi Dissertatio maxime locupletata est.

Post hunc Robertus Cocus etiam nostras edidit "Censuram Rob. Cook, quorundam Scriptorum veterum," quem suæ de Ignatio cen- Vicar. Leo-diensis. suræ hunc titulum præscripsisse, "Ignatii Epistolæ sunt supposititiæ," observat Dallæus. Et ita quidem Titulus, sed Censura ipsa aliter loquitur, "Non desunt argumenta valida quibus omnes, vel supposititias, vel fœde corruptas probari possit." Et rursus. "Verum ut concludam paucis; certo certius est, has Epistolas vel supposititias esse, vel, quod supra monui, fœde corruptas"." Quotcunque igitur aut quamcunque firma sententiæ suæ probandæ argumenta attulit Cocus, id tantum revera probare omnia putavit, Epistolas Ignatii aut esse supposititias, aut corruptas.

Cum hæc ita se haberent, Nicolaus Vedelius, Professor Vedelius. Genevensis, rem totam ad examen revocavit: Apologiam pro Ignatio scripsit, novam editionem adornavit, Exercitationibus et Appendice Epistolas illustravitx. Tres igitur ille Latinas Ejus editio omnino rejecit, quod "nimis aperta ipsarum suppositio ei Epistt. videretur." Reliquas duodecim in duos libros distinxit, quo-rum. rum prior continet Epistolas genuinas, posterior supposititias. Genuinas tantum agnoscit septem illas ab Eusebio memoratas;

<sup>&</sup>lt;sup>t</sup> Ibid. pp. 222—226.

Roberti Coci, Eccl. Leodiensis in agro Ebor. Pastoris, olim Coll. Æn.

Nas. Socii, Censura, edita Lond. 1614. 4to. Vid. pp. 57, 59.

Genevæ, 1623.

reliquas quinque "aut perperam inscriptas, aut plane supposititias" esse statuit. Præterea in ipsas septem genuinas non pauca irrepsisse stellionum audacissimorum vestigia testatur, quæ ut a genuinis secerneret curam habuit, et notulis quibusdam in margine positis, quæ ex conjectura genuinis Epistolis ab interpolatore inserta credidit, jugulavit.

And. Rive-

Quare Andreas Rivetus, licet in tertia Editione Critici Sacri Censura Roberti Coci sit adjutus, moderatissimam tamen sententiam amplecti se profitetur, scilicet, "esse plerasque Epistolas Ignatii, ad minimum septem; sed hoc tempore non haberi nisi adulteratas, et multis in locis interpolatas. Hanc," inquam, "sententiam amplectitur fretus rationibus quæ huic Dan. Cha- firmandæ ex ipsis Epistolis desumuntur." Et Daniel Chamierus in responsionibus ad Testimonia a Bellarmino adducta auctoritatem Ignatii nunquam declinat. Semel tantum ait, " Epistola ad Antiochenses viris doctis non videtur legitima, quia ab Hieronymo non annotata in censu operum Ignatii, ipsisque adeo veteribus sit incognita."

Dan. Heinsius.

mier.

Daniel Heinsius ad Novum Testamentum Epistolas quasdam earum quæ editæ sunt Ignatii revera fuisse indicat, alias non item. Ad 1 Cor. xv. 10. "Pauli Apostoli parum prudens imitator, cujus omnes Epistolæ sub Ignatii leguntur nomine, cum et aliorum sint." Ita ille subobscurius. Sed ad 1 Tim. iv. 16. paulo clarius. "Quæ vox (scilicet βεβαρημένον) inter eas quas expressit qui Epistolas Ignatii, atque inter eas quasdam non illius, nomine ejus, neque dignas eo dedit." Gerardus Joannes Ger. Joann. Vossius, De Natali anno Christi. Sect. 41. "Alii respondent, Ignatii Epistolas esse supposititias, nec ulli ante Nicenum concilium memoratas. Itane vero? Quasi non meminerit earum Irenæus, lib. v. cap. 28. et eo antiquior ipsique par Ignatio Polycarpus apud Eusebium, lib. iii. cap. 36. Ut de Origene taceam, qui quiddam inde adducit Homil. 6. in Lucam."

Vossius.

Petr. Halloix Jesuita.

genuinas et germanas esse operose contendit; sed et de tribus Latinis ita judicium suum profert. "Nec ita certæ sunt, ut indubitatam fidem apud omnes mereantur, nec ita incertæ, ut omnem perdant." Aliter tamen Dionysius Petavius, licet ejusdem ordinis. "Constat," inquit, "omnes Ignatii Epistolas interpolatas fuisse. Nam pleraque ex illis loca ab Antiquis laudata vel in eis minime reperiuntur, vel longe aliter concepta."

Petrus autem Halloix Jesuita non tantum omnes Græcas

Petavius.

Et denique Walo Messalinus, "Apud me constat omnes Salmasius, illas Ignatii Epistolas supposititias esse, vel certe multis locis Messaliinterpolatas," et aliqua recitat, quæ "satis evincunt," inquit, nus. "non posse illud opus Auctori quem ementitur ascribi." Ac rursus. "Epistolæ illæ natæ et suppositæ videntur, circa initium, aut medium secundi sæculi, quo tempore primus singularis Episcopatus supra Presbyteratum introductus est."

### CAP. IV.

Stricturæ quædam Auctoris. Quid de variis hominum judiciis sentiendum sit.

Huc usque Virorum doctorum judicia, sive conjecturæ potius progressæ sunt, dum editio una Græca, licet ex duobus MSS. exemplaribus, et una etiam interpretatio Latina Vetus, illi satis apte respondens, aut ab aliis ad Græcos illos Codices reformata, exstaret; de quibus conjecturis, priusquam ulterius progrediamur, nonnulla nobis notatu non indigna visum est observare.

Primo, sententia decretoria Parkeri et Salmasii, qui statuunt omnes Epistolas sub nomine Ignatii editas esse plane supposititias, minime ferenda est: tum quod eorum argumenta nihil aliud evincunt quam quod a cæteris statuitur, nempe omnes, aut supposititias esse, aut interpolatas (cum enim adhuc nescirent qualis revera interpolatio fuerit, quicquid illis displicuit, potuit ad interpolationes pertinere), tum quod Parkerus statuat neminem ante Concilium Nicenum earum meminisse, quod apertissime falsum est.

Tres Epistolæ Latinæ, spuriæ.

Secundo, ingens discrimen inter tres Latinas, et duodecim Græcas Epistolas recte observatum est; et Latinæ primum emissæ ab universis fere merito sunt rejectæ: tum quod Græcis omnibus fuerint incognitæ, neque Græcismum omnino redoleant, ut non ab interprete, sed Auctore Latino videantur profectæ; tum quod in vetustissimis Vulgatæ Versionis MSS. Codicibus non inveniantur, et seorsim aliquando scriptæ sint, et inter Latinos a Bernardo aut Pseudo-Dextro primum memoratæ; tum denique quod vix rationi temporum videantur consentire, aut cum institutis Ignatii quicquam commune habere: "pro quibus frustra nonnulli pugnare aggressi sunt ante aliquot annos," ut recte judicavit Philippus Labbeus.

Tertio, Ne ipsæ quidem Græcæ duodecim parem auctorita- Recte distem sibi vindicant; et recte posita videtur distinctio inter tinguuntur Græcæ septem Epistolas quæ sunt ab Eusebio memoratæ, reliquisque septem. antiquissimis Patribus frequenter laudatæ, et quinque alias quæ non nisi post aliquot sæcula ab ullo Græco Scriptore agnitæ sunt, atque ideo jure vel in dubium vocantur, vel etiam plane rejiciuntur: idque non tantum quia verisimile non est eas Eusebium, si ejus ævo exstitissent, latere potuisse, aut ab eodem, si ipsi cognitæ essent, præteriri; sed etiam quia vel ob modum loquendi, ab Eusebianis multum discrepantes apparent, vel ob materiam, doctrinæ, institutis et moribus posterioris Ecclesiæ magis consonæ, et Ignatianis Eusebio memoratis sola imitatione eaque nimis affectata, similes.

Quarto, recte animadversum est a quamplurimis etiam illas Septem septem antiquissimas et maxime genuinas Epistolas in Edi-interpolatione Græca tunc temporis vulgata, interpolatas et corruptas tæ. fuisse: idque cum loca a veteribus Patribus adducta, quæ in ea Editione aut non comparent aut non recte repræsentantur, tum alia etiam non pauca quæ neque antiquitati neque sententiæ S. Ignatii congruunt, neque tenori Epistolarum satis convenienter inseruntur, planum faciunt.

Quinto, Industria Vedelii quam ad loca in Epistolis Euse- Vedelii bio memoratis corrupta et interpolata indicanda, et a genuinis conjectures nimis insecernenda adhibuit, si conatum spectemus, laudanda, si certæ. eventum sive successum, parvi quidem æstimanda videatur. Tanta enim diligentia hoc tandem effectum est, ut ex una parte inserta et interpolata pleraque prætermittantur, ac pro genuinis retineantur; ex altera vero, germana atque genuina sæpiuscule pro ascititiis notentur et rejiciantur. Quamvis igitur quamplurimi optimas Ignatii Epistolas corruptas esse judicarent, hactenus tamen ad genuinas a corruptelis certo aliquo criterio vindicandas parum aut nihil est effectum. Ut verum illud sit quod a Dallæo observatur, "Nisi sincerius exemplar Usserius et Vossius nacti essent, nulla plane spes superesset Interpolatoris aliena a veris Scriptoris internoscendi et secernendi."

### CAP. V.

Alia vetus Latina Versio ab Armachano publicata, qua Interpolationes detectæ sunt. Græcæ Epistolæ e Mediceo Codice per Isaacum Vossium editæ. Quid viri docti de Epistolis ita purgatis editisque senserint.

QUARE Jacobus Usserius, Archiepiscopus Armachanus, Hiberserii. niæ Primas, Vir miræ in his rebus perspicaciæ fideique, cum videret talibus conjecturis nihil effici, animadverteretque tres in Anglia nostra Theologos olim locum quendam ex Epistola Ignatii a Theodoreto citatum, nec in Editione Græca aut Vulgata Versione tunc repertum, eodem plane modo, quo a Theodoreto productus fuerat, laudasse; circumspicere cœpit, num forte in Anglia exemplar aliquod Latinum adhuc delitescens reperiri posset, ex quo sua tres illi Theologi hauserunt, et loca reliqua a Theodoreto aliisque antiquis Patribus citata Quos libros integra comparerent. Cum ecce libros duos MSS. nactus est MSS. ille nactus fue e publica Collegii Gunvilli et Caii apud Cantabrigienses nostros unum, e privata D. Ricardi Montacutii Norvicensis

Liber Coll. Ricardi Montacutii, Episc. Norvie.

Gonvill. et nuper Episcopi Bibliotheca alterum, qui Ignatii Epistolarum Caii. Liber Interpretationem a Vulgata Latina diversissimam continebant. Et statim collatione facta, testimonia Patrum omnium qui intra quinque, ut ait, post Christum sæcula floruerunt, a Græcis Latinisque Codicibus dissidentia, cum hac Versione optime convenire, et multa a Græculis posterioribus inserta et intertexta ab eadem pariter abesse conspexit. Jam vero non ex levibus conjecturis, aut ex sententia sua, ut Vedelius, sed ex Veteris Versionis fide Græcas Ignatii Epistolas recognovit, assumenta stellionum a genuinis facile et aperte secrevit; Polycarpianam illarum Syllogen ita excudendam curavit, ut minio in textu Græco laciniæ illæ signarentur, quas a recentiori Interpolatore assutas fuisse, veteris Latini Interpretis, tunc primum ab ipso editi, indicio deprehenderat. Felix hoc quidem inceptum, quo Reverendus Senex, cum ingenii, judicii et doctrinæ specimen singulare exhibuit, tum Ecclesiæ utilissimam, et hisce temporibus maxime salutarem operam præstitit.

Id vero ad cumulum accessit, quod Vir præstantissimus et Is. Vossius omni doctrinæ genere admodum excultus, Isaacus Vossius Ignatium e Græcum exemplar (quod, opinor, infinitæ lectionis Turrianus Medicca Bibliothecentum fere annis ante viderat, et vetustissimum emenda- ca primus tissimumque esse testatus est) e Medicea Bibliotheca exscrip-edidit. tum produceret, viris doctissimis amicissime communicaret, et quoniam Latinæ Versioni ab Usserio publicatæ apprime consonum animadvertit, cum ea simul imprimendum ac Notis illustrandum curaret a. Quæ cum tam amice conspirarent, non dubitavit asserere doctorum virorum par, easdem Epistolas tandem nos habere quas habuit Eusebius, quas edidit Polycarpus, quas scripsit Ignatius.

Quam viris eruditis grata fuerit hæc Vossii Editio, vel inde patet, quod Claudius Sarravius, Senator Parisiensis, ab ipso in notis obiter laudatus, ei hæc rescripserit. "Ago itaque gratias, ago gratias tibi summas, mi Vossi; æternum enim me tibi devinxisti tanto et tam præclaro erga immerentem testimonio. Video enim ibi famam meam æternitati consceratam, eo monumento quod saxa et marmora duratione vincat."

Quare statim ex Protestantibus Andreas Rivetus, cum ei Usserius novam Ignatii ex Veteri Libro editionem communicasset, in ultima Critici sui Sacri recognitione illius judicium secutus est: et ex Jesuitis Petavius, Græcis Vossii et Judicia Latinis Usserii conspectis, "Hæc," inquit, "prudens et Riveti et Petavii. justa suspicio est, illas esse genuinas Ignatii Epistolas, quas Antiquorum consensus illustribus testimoniis commendatas ct approbatas reliquit." Idem etiam judicium Nicolai Fabroti Nicolai fuit, ut ostendunt notæ ejus ad Anastasium. "S. Ignatius Fabroti. Epistola ad Ephesios (edidit eruditus Vir Isaacus Vossius)" et statim, "Pseudo-Ignatius in Epistola ad Antiochenos," et alibi, "Vetus interpres Epistolæ ad Philippenses, quæ

Amstelodami. 1646. 4to. Sex næ castigatam. Hanc, mortuo jam Epistolas genuinas edidit Vossius ex

Epistolas genuinas edidit Vossius ex Codice Mediceo; septimam autem ad Romanos ope Versionis Veteris Lati-Pearsono, primus edidit ex Codice Colbertino Ruinartus ad calc. Act. Sincer Martyr. Paris. 1689.

S. Ignatio ascribitur." Ita ille genuinas Epistolas a spuriis sæpe distinguit, ut in Editione Vossii distinguuntur.

Refragatur Salmasius.

Salmasius vero editione Usserii perspecta, et Codice Mediceo, antequam ederetur, viso, auctoritati Ignatii iniquior factus est. Ecce enim in Apparatu ad Libros de Primatu Papæ, "Varias," inquit, "diversi temporis ejus Operis interpolationes esse factas multis ostendit Reverendissimus et doctissimus Vir Jacobus Usserius Armachanus. Quale autem ab Auctore primum prodiit, ne genuinum quidem Ignatii esse possum omni asseveratione confirmare." Hæc paulo sedatius. Quæ non longe post sequuntur Salmasium magis sapiunt. "Qua autem ætate vixerit hic impostor, qui nomen Ignatii ementitus est in istis Epistolis conscribendis inquirendum est. Nam Ignatium non esse earum auctorem tam certum puto quam me hæc scribere." Hic sane purum putum Salmasium habe-De Auctore mus. Ad tempus autem quod attinet, impostorem codem cum Valentino vixisse suspicatur; imperante nimirum Antonino, aut certe sub Marco Aurelio. Atque hæc est summa sententiæ Salmasianæ. Ipse autem cum hæc in Apparatu tam strenue asseruisset, in ipso Opere auctoritate Ignatii sæpiuscule utitur. Quæ cum vidisset Claudius Sarravius, aurem Salmasio vellit et admonuit. "Non placet quod ea in Apparatu culpes quæ in ipso Opere laudas. De Ignatianis Epistolis intelligo, quas in Apparatu, qui prior legitur, merito της νοθείας revincis: et tamen earum auctoritate postea sæpiuscule uteris, quasi essent legitimæ, nec titulus auctorem mentiretur. Saltem de ista tua sententiæ mutatione aliquid significasses." Epist. p. 181. Hæc, opinor, in Sarravio, maximo Salmasii hyperaspistab, etiam illi ferre possunt, qui eadem in Hammondo non ferunt.

Dav. Blondel.

Epistola-

rum quid ille sens-

erit.

David etiam Blondellus, ut ipse in Præfatione Apologiæe fatetur, quamprimum Epistolarum priorum sex Isaacus Vossius copiam fecit, eas avidis oculis hausit, manu propria descripsit, cum citatis a Veteribus locis studiose contulit, sæculo nostro gratulatus, quod illud ipsum exemplar, quo ante mille trecentos annos usus erat Eusebius, novam ipsi propediem affulsuram lucem sponderet. Sed postquam attentiore animo singularum

nymi, (quam vocat,) de Episcopis et Presbyteris, edita est Amst. 1646. Verba ejus, quæ pene exscribit Pearsonus, habentur in Præf. p. 39.

<sup>\*</sup> Honorificum de Claudio Sarravio testimonium dat Is. Vossius in Ignatio suo, pp. 273, 4. Vid. Usser. Præf. ad Interpol. Epistolas.

Apologia pro Sententia Hiero-

et phrasin, et materiam et ordinem expendit, blandientes antea spes pudibundus abjicere coactus bonæ Patrum fidei impudenter illusum doluit, et argumentis quibusdam a priori quam de Ignatianis Epistolis imbiberat opinione depulsus, eas omnes supposititias credere coactus est. Ipsum autem impostorem, qui Ignatii Martyris nomen septem Eusebio, Athanasio, Hieronymo laudatis Epistolis appinxit, longe post annum centesimum quadragesimum quartum, adeoque post Clementis Alexandrini, toto fere centenario Ignatio posterioris, obitum, prodiisse tradit.

Antequam hæc a Blondello ederentur, postquam vero ab Grotius de opinione, quam e Mediceo Codice primum imbiberat, depulsus Blondello. est, sententia ejus Hugoni Grotio, viro maximo, innotuit, qui quid de ea sentiret in Epistola ad Gerardum Vossium data protenus significavit. "Blondellus magnæ vir diligentiæ, sed suæ parti super æquum addictus, quid de Episcopis et Presbyteris sentiat ex scriptis ejus antehac editis non obscurum est. Imprimitur nunc apud Blavium liber ejus specialiter de eo argumento. Cognovi autem ex sermone ipsius omnino eum hoc agere velle, ut aliquid reperiat unde famam spargat te in ea rè plane secum sentire. Ignatii Epistolas, quas filius tuus ex Italia attulit puras ab omnibus iis quæ eruditi hactenus suspecta habuere, ideo admittere non vult, quia Episcopatuum vetustati clarum præbent testimonium. Argumento alio non utitur, quam quod in illis verba quædam apparent elegantiora quam solent in Apostolicorum scriptis reperiri, quales sunt αξιέπαινοι, αξιομνημόνευτοι, et similia. Dixi ego paris monetæ vocabula non pauca esse in Clementis Epistola, quam suspectam non habet: adhæsisse hæc diu ex lectione Græcorum qui nitidius scripserant.

Quamprimum autem Blondelliana in lucem prodirent, et Is. Vossii Isaacus Vossius Codicem Mediceum, quem tam feliciter edi-Epistola ad Rivetum, derat, tam male tractatum videret, statim Epistola ad Rivetum et in eam "rationes perscripsit, cur eum non omnino permovere potue- annotata. rint Argumenta illa, quæ David Blondellus ad evertendam Epistolarum Ignatii veritatem attulit." Huic Epistolæ Blondellus Annotata sua aspersit, et præterea stricturas quasdam ad Vossii Notas ante editas; quibus altera prolixiori Epistola ad Rivetum pariter missa Isaacus accurate respondit. autem omnia cum apud ipsum Vossium diu delituerint, pro

summa humanitate, et bonas literas juvandi studio, quo præ cæteris omnibus viris doctis flagrare videtur, mihi tandem in hac arena desudanti amicissime communicavit, et efflagitanti ut cum nostris ederentur, libentissime concessit.

Usserii querela de Salmasio et Blondello.

Quinetiam Archiepiscopus Armachanus in Appendice proximo post Blondelli Apologiam anno edita mirari satis se non potuisse profitetur, duos hos magni nominis viros, Salmasium et Blondellum, conjecturis suis tantum tribuisse, ut cum Polycarpi ad Philippenses literas, quibus Ignatianas a se subjectas fuisse ipse confirmat, germanas fuisse fateantur, et has ipsas quæ Ignatio tribuuntur Epistolas in Mediceo Codice a novitiis assumentis demum liberatas, non minus quam Polycarpi ipsam, Eusebii temporibus in omnium manibus fuisse non negent, in hisce tamen effingendis Impostorem aliquem nomen Ignatii ementitum esse confidentissime pronuntient. Pupugit Blondellum severa hæc mitissimi senis reprehensio, admirantis tantam ex levibus conjecturis confidentiam: quare Epistola ad eum data, et quatuor productis argumentis, quæ ipsum sententiam mutare vetarent, hærere se etiamnum professus est.

Quid responderit Blondellus.

Hammond. Postea insignis admodum Theologus Henricus Hammondus, cum videret Theologicas Theses in Gallia propositas, proclamantes, litem et controversiam de Episcoporum supra Presbyteros prærogativa definitam jam videri a Viris longe doctissimis Domino Salmasio et Blondello; Dissertationes quatuor, quibus Episcopatus jura ex S. Scripturis et primæva Antiquitate adstruuntur, edidit, et earum secundam de Ignatii scriptis instituit d. In illa autem Dissertatione primo quicquid ad has Ignatio abjudicandas Epistolas dictum est, solenniter ad examen vocavit; secundo quædam addidit, quæ earundem auctoritatem stabiliant.

Owen.

Ad hæc Hammondi nihil Salmasius, nihil Blondellus reposuit. Domi autem Theologus, Joannes Owenus nostras, in Præfatione quadam Anglice scripta e multa in Hammondiana Ignatii defensione culpat, quæ peculiari scripto lingua etiam nostra Hammondus defendit. Non tamen Owenus eorum

hil mitigatam, repetivit, post editas Pearsoni Vindicias, in alio Libro, An Enquiry into the original of Evangelical Churches, Lond. 1681.

d Dissertationes Hammondi primum evulgatæ fuerunt, Lond. 1651.

e In Præf. Libri, cui titulus, The Doctrine of the Saints' Perseverance, Lond. 1654. Eandem sententiam, ni-

sententiam probat, qui Epistolas omnes Ignatianas tanquam fictas et suppositias absolute condemnant: imo in earum aliquibus "suavem et gratiosum," ut nostrates loquuntur, " fidei, dilectionis, sanctitatis, et zeli Dei spiritum spirantem et operantem" agnoscit. Ministri etiam Londinenses cum Ministri Sculteto, Vedelio, et Riveto professi sunt se minime omnes Londinenreprobare; sed ita de corruptelis locuti sunt, ac si editiones Usserii Vossiique nunquam vidissent: certe quid de Epistolis defæcatis sentirent minime indicarunt f.

Theophilus autem Raynaudus in Erotematibus negat Epis-Theoph. tolam ad Mariam Deiparam esse Ignatianam. "Epistolam tamen," inquit, "ad Mariam Cassoboliten esse S. Ignatii fætum genuinum extra controversiam pono; quicquid contrarium pauci quidam Sectarii effutiverint."

Edmundus etiam Albertinus Usserii responsionibus et Edm. Au-Hammondi Dissertationi minime acquievit, sed in Libris de Eucharistia Latine editis g decretoriam sententiam in hæc verba protulit. "Non negaverim Ignatium Epistolas aliquas scripsisse: sed, si quas scripsit, illæ perierunt: et plures aliæ sub illius nomine circa medium secundi Sæculi compositæ sunt, ac incaute et absque examine a Veteribus receptæ." Et eodem anno Joannes Dallæus libro de Jejuniis et Quadra- Dallæus. gesima tertio, "Totum hoc quod Ignatii nomine circumfertur Epistolarum opus supposititium esse, sanctissimogue Martyri non paucis post ejus mortem annis falso et per fraudem adscriptum fuisse, tam evidentibus patet documentis, ut mirum sit hanc imposturam homines eruditissimos tam diu latere potuisse," et de sex illis quas Usserius voluit esse vere Ignatianas, "Sed quod magni Viri pace dictum sit, ne istæ quidem quas ille publicavit a meliori quam cæteræ manu esse videntur."

Interim tamen non est omittendum nobilem in Theologia Mira judi-Criticum Joannem Morinum, collatis diversis editionibus ex cia Joannis Morini, et Augustano et Florentino Codicibus depromptis, in aliam plane Samuelis diversam, maximeque mirandam sententiam incidisse h. "An-Bochart.

h Hanc mirandam sententiam placuisse Whistono, homini irato genio nato, non admodum quenquam move-rit. Mosheimium, criticum circum-spectiorem, easdem partes tueri, rem totam iterum in dubium vocare, non possum non mirari. Vid. Comment.

f In Libro, cui titulus Jus Divinum Ministerii Evangelici, Anglice scripto, et evulgato a Synodo Presbyterorum Londinensi, 1654. Vid. part. ii.

Daventrize, fol. cum Przefatione Blondelli. 1654. Vid. p. 283.

tiqua," inquit, "Ignatianarum Epistolarum editio genuinum textum nobis exhibet, nova vero mancum et interpolatum."

Samuel autem Bochartus, Vir doctissimus, in ingenti opere, Hierozoico, Epistolam ad Romanos Eusebio visam, probatam, atque defloratam, non ante Constantini Imperatoris ævum scriptam fuisse, asserere non dubitavit<sup>i</sup>.

de Rebus Christ. ante Constantinum, sæc. 1. § 52. "Inauditum id et incredibile Whistoni paradoxon" satis ex-

agitavit Fabricius Biblioth. Gr. lib. v. c. 1. p. 40. l De Bocharto, vid. p. ii. c. 8.

#### CAP. VI.

Sententia Dallæi, aliquas Epistolas Ignatium scripsisse. Epistolas, quas habemus easdem esse quas habuit Eusebius. ab Eusebio memoratas fuisse non ab Ignatio scriptas, sed ab Impostore ducentis post Ignatii mortem annis confictas. Epistolam ad Polycarpum non fuisse Eusebio cognitam, sed ab alio Impostore ducentis post Eusebium annis suppositam. Sententia nostra. Septem Epistolas ab Eusebio memorari, easque omnes fuisse ab Ignatio ipso sanctissimo Martyre conscriptas.

TANDEM Joannes Dallæus, Theologus e Gallia celeberrimus, Opus Dalplurimisque in hoc præsertim genere Controversiarum elabo- læanum. ratis operibus notissimus, non contentus iis quæ de manifesta impostura obiter libro de Jejuniis monuerat, et in novam plane sententiam de ætate impostoris delapsus, miraque suæ conjecturæ dulcedine captus, Controversiam hanc magna animi contentione redintegravit, et grandi volumine adversus omnes quarumcunque S. Ignatii Epistolarum defensores late disputavit. Sub ejus enim nomine prodierunt "De Scriptis quæ sub Dionysii Areopagitæ, et Ignatii Anticheni nominibus circumferuntur Libri Duo: quibus demonstratur," uti præfert Titulus, "illa subdititia esse, diu post Martyrum, quibus falso tribuuntur, obitum ficta."

Et quidem de indubitata suppositione scriptorum Dionysiia Pearsoni Areopagitæ Dallæo plane assentior; idque puto ante Dallæum, judicium de Pseudo-Sirmondum, Petavium, Launoyum, Morinum, aliosque, vel Dionysio. ipsis Pontificiis persuasisse. Sed de ætate Auctoris qui ea scripsit et Areopagitæ supposuit, quicunque fuit, ab eo prorsus dissentio; et erit nobis in hoc ipso opere rationes sententiæ nostræ afferendi occasio non importuna.

a Genevæ, 1666, 4to.

Dallæi rationes de Ignatio.

De Ignatio duplicem Dallæus proponit quæstionem, quarum prima hæc est, "An omnes Epistolæ quæ sub ejus nomine circumferuntur ejusdem sint parentis?" Hanc negat; neque ego affirmo, aut de ea litem moveo. Secunda quæstio est, "An earum Epistolarum quæ sunt ab Eusebio et Hieronymo memorata vere Auctor sit vir sanctissimus Ignatius, qui anno Trajani undecimo Martyrium Romæ fecit?" pariter negat; ego nullo modo negandam puto, et omni asseveratione potius affirmo.

Jugulum cause proponitur.

Ut autem utriusque nostrum sententia adhuc manifestius patefiat, nonnulla alterius observanda duximus: atque illud Scripsisse aliquas Ignatium Epistolas non negat Dallæus; et ne talis ipsi affigatur sententia summopere cavet. "Quæritur," inquit, "non an Epistolas scripserit Ignatius, (quis enim tam fatuus est ut scripsisse eum aliquas neget?) sed an has quæ circumferuntur scripserit?" Et alibi, "Quasi vero quisquam usque adeo stolidus sit, ut neget amplissimæ civitatis Episcopum, ad hæc Apostolorum discipulum, ullas vel scribere potuisse, vel etiam revera scripsisse, sive ad Polycarpum, sive ad Philippenses, sive ad alios Literas? non illud quæritur, an Ignatius Epistolas aliquas scripserit, (incredibile est hujusmodi virum nullas scripsisse; neque scripsisse aliquas quisquam negat) quæritur an has quas nunc 1. Concedit habemus scripserit?" Non igitur opus est ut probemus aliquas ab ipso S. Ignatio conscriptas fuisse Epistolas, adeoque exstitisse aliquando alicubi aliquas genuinas; id enim jure Epistolas. pro concesso sumimus, cum Adversarium confitentem habeamus.

Dallæus scripsisse Ignatium, et quidem

2. Concedit quas edidit Is. Vossius, easdem esse cum iis quas habuit Eusebius.

Secundo Epistolas eas, quas nunc habemus in editionibus eas Epistt. Usserii et Vossii ab assumentis liberas, easdem omnino esse quas habuit Eusebius cum Blondello suo fatetur Dallæus. "In corum Codicibus," inquit, "hæ ipsæ Epistolæ descriptæ sunt, plane quales Eusebii, Athanasii, et cæterorum quos diximus," (Hieronymi scilicet, Theodoreti, atque Gelasii) " ævo exstitisse verisimillimum est." Idque "liquido apparere" Capite secundo tribus Argumentis probat. Ad ostendendam igitur Ignatianorum veritatem non opus est ut probemus easdem nos Epistolas habere quas habuit Eusebius: hoc enim nobis largitur Adversarius. Hoc tantum observandum est, habere nos Epistolas Eusebii ævo cognitas, sed

eo modo a Librariis tractatas, quo alia Veterum scripta ab iis tractari solent, hoc est sæpiuscule aut literarum, aut etiam vocabulorum permutationem, forte etiam sententiolarum mutilationem alicubi passas. Quod cum in aliorum scriptis usu venire soleat, cur in nostris idem factum quis neget, ratio nulla est: ut ea locis minus sanis medicina merito adhibenda sit, quæ aliis Veterum scriptis male tractatis adhiberi solet.

Tertio Epistolas illas quas habuit Eusebius ab Ignatio 3. Illas tascriptas fuisse negat; ab impostore aliquo fictas et suppositas men scriptas fuisse affirmat. Impostorem illum non circa medium secundi sæculi, ab Ignatio ut Albertinus; non sub Antonio vel M. Aurelio, ut Salmasius; non statim post Clementis Alexandrini dormitionem sive, centum ab Ignatii morte annis, ut Blondellus; sed præcipiti tertio sæculo Epistolas effinxisse, et opus effictum in lucem exiisse circa tertii sæculi finem, vel quarti initia hariolatur. Imo, uti alibi loquitur, ducentis post Ignatium annis sed ab imhic impostor vixit, scripsitque tunc, "cum aliqua jam erat de postore du-Constantii vel Constantini ejus filii vel Christianismo vel ad annis post Christianismum propensione sparsa fama:" et ejus operi in lucem erumpenti Eusebius A.D. circiter CCCXXX. obstetricatus est. Lepida plane hæc Fabula, et ante hunc diem inaudita; nisi quod etiam Bochartus Epistolam ad Romanos sub Constantino scriptam somniavit.

Ego certe e contra, qui de impostore illo, quem alii se Respuit cundo, alii tertio, alii quarto sæculo vixisse statuunt, nihil hanc fabuunquam a quopiam ante hoc sæculum scriptum reperi, qui de sonus. impostura ulla in Epistolis Eusebio visis nullam unquam suspicionem in Ecclesia excitatam novi, qui ipsissimum S. Ignatium earum Auctorem omni ab ipsius ætate sæculo agnitum animadverti, qui omnes Epistolas a tanto Viro scriptas statim periisse animum inducere ut credam minime possum; non tantum aliquas Epistolas agnosco, sed et has ipsas, ab Eusebio memoratas, et tanto Viro usquequaque dignissimas, ab ipso Ignatio, sanctissimo illo Martyre, exaratas fuisse assero.

Quarto, de numero Epistolarum quæ Eusebio memoratæ 4. Aliam sunt aliquando dubitat Dallæus, easque sex septemve sæpe rationem proponit nominat; ex vulgari scilicet opinione septem, ex singulari Dallæus de Usserii sententia sex: aliquando numerum satis confidenter Polycarassignat, et sex tantum asserit. "Quod.vcro," inquit, "vulgo pum,

Usserii sententiam secutus; putant quandam ab Eusebio memorari seorsum ad Polycarpum scriptam, doctissimus Usserius hanc non diversam, sed unam et eandem revera cum Epistola quæ est ad Smyrnæos, ab Eusebio intelligi et acutissime conjicit, et ex Hieronymo demonstrat. Et hanc merito ab Epistolarum ab Eusebio dictarum censu expungendam colligit; numeratque inter eas quas nondum Eusebii et Hieronymi temporibus exstitisse validissime probat." Hanc igitur Epistolam ad Polycarpum ab alio impostore sub quinto sæculo fictam putat.

invito Pearsono, neque immerito.

Ego vero nec priorem, nec posteriorem hujus Epistolæ Fictorem agnosco, et inter septem Eusebio memoratas, et a nobis defendendas omnino numerandam censeo. Neque enim Hieronymum hic imprimis spectandum esse puto: neque Eusebium ex Hieronymo interpretor, sed, uti par est, Hieronymum ex Eusebio, e quo sua transtulit. Primo itaque Eusebium assero septem omnino Epistolas enumerasse, et illius ad Polycarpum tanquam ab ea quæ scripta est ad Smyrnæos plane diversæ meminisse. Nam quatuor e Smyrna missas, scilicet ad Ephesios, ad Magnesianos, ad Trallianos, ad Romanos tanguam distinctas Eusebium memorasse fatentur omnes: tres autem e Troade missas pariter diversas atque distinctas hæc Eusebii verba non minus certo evincunt. "Ηδη δὲ ἐπέκεινα τῆς Σμύρνης γενόμενος, ἀπὸ Τρωάδος τοῖς τε ἐν Φιλαδελφεία αὐθις διὰ γραφής όμιλεί, καὶ τή Σμυρναίων έκκλησία, ίδίως τε τῷ ταύτης προηγουμένω Πολυκάρπω. Cum autem jam ultra Smyrnam esset, e Troade rursus tum Philadelphenos, tum Smyrnæorum Ecclesiam, tum seorsim Polycarpum hujus Ecclesiæ Episcopum scripto alloquitur. His verbis tres Epistolæ e Troade missæ diserte traduntur: neque minus illa ad Polycarpum distinguitur ab altera ad Smyrnæorum Ecclesiam, quam illa ad Smyrnæos ab altera ad Philadelphenos. Haud aliter Eusebium intellexere Græci. Ita sane Nicephorus, καὶ Σμυρναίοις ἄλλην διαγαράττει, καὶ αὐτῶ δὲ ίδία τω προέδρω ταύτης Πολυκάρπω έτέραν ἐπέστελλε. Et ad Smyrnæos aliam Epistolam exaravit, et seorsim ad ipsum hujus Ecclesiæ Antistitem aliam misit. lib. iii. c. 19. Neque ut aliter Eusebium intelligamus, tum particula conjunctiva τε ter repetita, tum vox illa ίδίως, seorsim, sive separatim, patiuntur. Nicephorus pro iδίως, iδία dixit, ut Græci elegantiores loqui solent. Suidas ίδία, χωρίς. Unde Ἰδιάζεται,

μόνω προσφωνεί, apud Hesychium, et Ἰδιάσαι, κατ' ίδιαν όμιλησαι. Ita apud Xenophontem Agesilaus, de Epistola a Persarum Rege ad ipsum missa, nec ab eo recepta, τώ φέροντι είπεν απαγιγείλαι βασιλεί, ώς ίδία μεν πρός αὐτὸν οὐδεν δέοι έπιστολάς πέμπειν. Eum a quo allata est, renuntiare jussit Regi, non esse, quamobrem privatim literas ad se missitaretb. Ita Cyrus apud eundem ad Cyaxarem, εὐθὺς ἔπεμπες πρός τε τὸ Περσών κοινὸν, συμμάχους αἰτούμενος, καὶ πρὸς ἐμὲ ίδία, δεόμενος πειρασθαι αὐτόν με έλθειν ήγούμενον, εἴ τινες Περσών loiev. Illico tum ad commune Persarum misisti, subsidiarias copias poscens; tum ad me privatim, rogans ut operam darem quo venirem ipse, copiarumque Persicarum, si quæ ad te irent. ductor essem<sup>c</sup>. Idem valet ίδίως, quod usurpat Eusebius. Suidas, Ἰδίως, καταμόνας, χωρίς. Et ita loqui Eusebius solet: ut cum de Melitone et Apollinari agit, οδ 'Ρωμαίων βασιλεί λόγους ύπερ της πίστεως ίδίως εκάτερος απολογίας προσε-Φώνησαν. Quorum uterque Orationes pro fide apologeticas seorsim nuncupavit. Hist. lib. iv. c. 26. cum de Florino et Blasto Hæreticis, θάτερος ίδίως περί την αλήθειαν νεωτερίζειν πειρώμενος. Cum uterque seorsim novam doctrinam adversus fidei veritatem invehere laboraret. lib. v. c. 15. cum de Origene. ίδίως την 'Ακύλου καὶ Συμμάχου, καὶ Θεοδοτίωνος ἔκδοσιν ἄμα τή των έβδομήκοντα έν τοις τετραπλοις έπικατασκευάσας. Editionem Aquilæ, et Symmachi et Theodotionis cum LXX. interpretum versione seorsim in tetraplis digessit, lib, vi. c. 16. Ita illi peculiare aliquod scriptum, nunc ίδια γραφή, aut ίδια σγολή, nunc ίδιον σύγγραμμα, vel ίδιον σπούδασμα appellatur. Peculiarem igitur Epistolam (præter eam ad Smyrnæos scriptam) et seorsim Polycarpo nuncupatam omnino intellexit Eusebius.

Neque tantum modus hic loquendi, qui aliter explicari non Testipotest, sed et ea quæ sequuntur, idem evincunt. Nam cum monium Eusebii. Ignatium seorsim ad Polycarpum scripsisse memorasset. rationem ejus rei optimam assignat, tenerrimam nempe gregis sui Antiocheni curam illi potissimum demandatam, δν οία δέ αποστολικόν ανδρα εδ μάλα γνωρίζων, την κατ' 'Αντιόχειαν αὐτῶ ποίμνην, ώς ᾶν γνήσιος και ἀγαθὸς ποιμὴν παρατίθεται, την περί αὐτης φροντίδα διά σπουδης έχειν αὐτὸν ἀξιών. Quem cum Apostolicum virum esse plane cognosceret, ipsi

b In Ages, viii. 3.

tanquam bonus et fidelis pastor gregem Antiochenæ Ecclesiæ commendavit, rogans ut omni cura ac diligentia eam fovere vellet. At in hac ad Polycarpum Epistola ipsius Polycarpi curæ atque diligentiæ Ecclesiam Antiochenam commendat, alibi nusquam. Nam in Epistola ad Smyrnenses, Ecclesiam illam rogat, ut θεοπρεσβευτήν instituerent, sed Polycarpum omnino non alloquitur, neque eum in tota illa Epistola diserte nominat, quem in Epistolis ad Ephesios et ad Magnesianos nominaverat. Cujus rei vix alia ratio assignari potest, quam quod eodem tempore seorsim ad ipsum Polycarpum scripserit. In Epistola certe ad eum peculiariter data, hoc negotium ipsi diligentissime commendat, ut concilium in eum finem convocet hortatur, ut virum eligat ἀγαπητὸν λίαν καὶ ἄοκνον, dilectum imprimis atque impigrum, ut id non tantum Smyrnæ sed et ab aliis Ecclesiis fieri curet, ut ab illis etiam nuntii et Epistolæ ipsius ope ad Antiochenos mittantur; unde et gratiam precatur, et illi qui mitteretur, et ipsi qui eum mitteret Polycarpo. Quæ omnia ipsius Polycarpi φροντίδα διά σπουδής, ut loquitur Eusebius, curam cum diligentia conjunctam, mire illustrant.

Quinetiam verba quæ sequuntur non aliam fuisse Eusebii mentem aperte ostendunt. 'Ο δὲ αὐτὸς Σμυρναίοις γράφων, ούκ οίδ' ὁπόθεν ρητοίς κέχρηται. Idem autem Ignatius ad Smyrnæos scribens, verbis utitur quæ unde acceperit ignoro. Nunquam ita locutus fuisset Eusebius, ut recte observat Isaacus Vossius, si ex eadem Epistola, de qua hactenus locutus esset, sequentia essent desumpta. Et adversativa hæc sententia, cum Epistolæ nominatione, non alium quam hanc interpretationem patitur: Idem ille Ignatius, qui seorsim ad Polycarpum scripsit, ejusque curæ atque diligentiæ Ecclesiam Antiochenam commendavit, in altera Epistola, quam ad Smyrnenses scripsit, utitur testimonio nescio unde desumpto. Ut lib. iv. c. 7. cum de Melitone loquitur, èv δè ταις γραφείσαις αὐτῷ ἐκλογαις ὁ αὐτὸς κατὰ τὸ προοίμιον άρχόμενος, Idem in excerptis ab ipso compositis statim in principio operis, a libro qui Apologia dicebatur, ad alium ejusdem Auctoris, cui 'Ekhoyal seu Excerpta titulus fuit. transiens. Hæc omnia minus quidem accurate interpretatus est, recte tamen cepit Ruffinus, qui ita vertit. "Hæc et multa alia his similia ad diversas Ecclesias scribit. Sed et ad Polycarpum velut Apostolicum virum datis literis, Antiochenam ei Ecclesiam præcipue commendat. Ad Smyrnæos sane scribens, utitur verbis quibusdam unde assumptis nescimus."

Hieronymus etiam ipse non aliter capiendus in Catalogo Hieronyscriptorum Ecclesiasticorum, ubi ait ex Eusebio. "Inde mus Eusebii testiegrediens scripsit ad Philadelpheos, et ad Smyrnæos, et pro-monium prie ad Polycarpum, commendans illi Antiochensem Ecclesiam." Quid clarius? Proprie enim hic nihil aliud sonat. quam separatim, sive seorsim. Ita Sophronius interpres, Ίδικῶς πρὸς Πολύκαρπον. Est autem ίδικῶς, interprete Suida, καταμόνας. Ipse Hieronymus ita alibi loquitur, in hoc ipso Catalogo, Clementis Alexandrini opera recensens. Canonibus Ecclesiasticis, et adversus eos, qui Judæorum sequuntur errorem Liber unus, quem proprie Alexandro Hierosolymorum Episcopo προσεφώνησε." Et de Apollonio agens. "Tertullianus sex voluminibus adversus Ecclesiam editis, quæ scripsit περὶ ἐκστάσεως, septimum proprie adversus Apollonium elaboravit, in quo omnia que ille arguit conatur defendere." Utrobique proprie, significat peculiariter, et vertitur a Sophronio ιδικώς, ut in Ignatio. Quod autem sequitur, "in qua et de Evangelio quod nuper a me translatum est, super persona Christi ponit testimonium," illud in qua cum expressum non habeat vocabulum antecedens ad quod referatur, necessario ita sumendum est, ut ὁ δὲ αὐτὸς Σμυρναίοις γράφων apud Eusebium, ex quo sua Hieronymus transcripsit. Id autem ut fiat, nullum esse dubium jampridem asseruit Isaacus Casaubonus, quin parentheseos notis adjectis hic Hieronymi locus ita sit concipien-"Scripsit ad Philadelpheos, et ad Smyrnæos," tum parenthesi adhibita, ("et proprie ad Polycarpum commendans illi Antiochensem ecclesiam) in qua," etc. Et Richar- (Rich. dus Montacutius Episcopus Norvicensis, qui quavis fere tius, Episc. occasione arrepta Casaubonum vellicare solet, hic laudat. Norv.) "Bene," inquit, "et acute doctissimus Casaubonus annotavit esse parenthesi includenda interjecta verba inter Smyrnæos, et in qua." Ipse etiam Usserius Casaubonum et Baronio et Usserii Halloixio acutiorem longe agnoscit, eum tamen deserit, sola Epist. ad Augustodunensis Honorii auctoritate permotus, qui "Episto-Polycarlam ad Polycarpum in censu scriptorum Ignatii plane prætermittendam esse judicavit, ita videlicet verbis Hieronymi

(Honorius Augustodunensis.) acceptis, ac si nulla peculiaris ad Polycarpum data hic ab eo fuisset Epistola." Sed quis nescit Honorium illum mentis Hieronymi pessimum esse interpretem, et operum ab eo nominatorum ineptissimum testem, qui Catalogum quem seguntus est sæpe non intellexit, sæpius decurtavit? Quis de verbis Hieronymi accipiendis illi confidet in Ignatio, qui statim in Polycarpo, dicit eum scripsisse "ad Philippenses Epistolam, et quædam de die Paschæ," cum Hieronymus eum tantummodo "propter quasdam super die Paschæ quæstiones Romam venisse" tradat; qui "in Evangelium κατά Maτθαΐον Commentarios" ascribit Origeni, quos Hieronymus tribuerat Symmacho; qui Anatolium "decem libros de Arithmetica, Geometria, Astronomia, Grammatica, Rhetorica, Dialectica," composuisse refert, quem Hieronymus "miræ doctrinæ" virum in his fuisse, "Libros" autem "decem de Arithmeticæ institutionibus" scripsisse innuit; qui in Clemente Alexandrino, pro illis Hieronymi, "Pædagogi Libri tres," habet "de Pædagogis unus," et pro illis, "De jejunio disceptatio," hæc substituit, "de jejunio unus, de disceptatione unus;" qui in Origene, quoniam Hieronymus indicem operum omiserat, ejus loco habet, "sex millia librorum scripsit," quod ab Hieronymi mente maxime alienum esse cognoscitur, ex Apologia secunda adversus Ruffinum, "Numera indices librorum ejus, qui in tertio volumine Eusebii, in quo scribit vitam Pamphili, continentur; et non dico sex millia. sed tertiam partem non reperies;" qui Græca fere omnia apud Hieronymum in Latinam linguam tam male atque imperite vertit? Imo quis de numero Epistolarum apud Hieronymum Honorio credet in Ignatio, qui novit eum in Epitome sua tot opuscula præteriise, quæ ab Hieronymo in Catalogo commemorantur? In Melitone, περί ἐνσωμάτου θεοῦ "Librum unum," in Alexandro, "Epistolam ad Antinoitas," in Julio Africano, "Epistolam ad Origenem super Quæstione Susannæ, et aliam ad Aristidem de Genealogia Servatoris," in Novatiano, librum "de instantia," in Malchione, "grandem Epistolam ad Dionysium et Maximum," in Gregorio Neocæsareensi, "Panegyricum ad Origenem," in Lactantio, "Symposium," et "ad Demetrianum Epistolarum libros duos," in Athanasio, "Heortasticas Epistolas," in Acacio, "συμμίκτων ζητημάτων volumina sex." in Theodoro. "Commentarios in Psalterium," in Cyrillo, κατηχήσεις, in Basilio, ἀσκητικὸν, in Gregorio Nazianzeno, περί Φιλοπτωχείας, in Joanne Antiocheno, περί ίερωσύνης, in ipso denique Hieronymo, "Hebraicorum nominum librum unum, adversus Jovinianum libros duos," et "ad Pammachium Apologeticum et Epitaphium" penitus omisit, quæ omnia in Hieronymi Catalogo adhuc exstant. In Dionysio autem Alexandrino, tot Epistolas et Opuscula intacta præteriit, ut sine maximo Lectoris tædio ea enumerare non possim. Quidni igitur Epistolam Ignatii, proprie ad Polycarpum scriptam, pariter omitteret? Leve est idcirco, imo prorsus evanidum argumentum, quod Refellitur ex silentio Augustodunensis Honorii, tam mali interpretis, Usserius. tam infidi Epitomatoris, deducit Armachanus, ut inde concludat, "in ea, quæ Hieronymi ætate omnium terebatur manibus Ignatianarum Epistolarum Sylloge, nullam Polycarpo privatim inscriptam exstitisse Epistolam:" præsertim cum Eusebius ίδίως, Hieronymus proprie, hoc est, privatim Polycarpo inscriptam fuisse testentur. Certe pari argumento deducere poterat, ætate Eusebii nullam Ignatii ad Philadelpheos exstitisse Epistolam, quod eam Ruffinus in interpretatione sua omiserit.

Præterea ætate Hieronymi scripsit S. Chrysostomus, et Testimo-Ignatianarum Epistolarum sylloge usus est, quæ Epistolam nium S. Chrysosprivatim Polycarpo inscriptam continebat. Nam in Oratione, tomi. "quod unus Veteris et Novi Testamenti Legislator," ipsi a Veteribus attributa, sententiam quandam, sub Ignatii nomine ex hac ipsa Epistola depromit, quam inter Veterum Testimonia postea suo loco proferemus. Negat quidem Armachanus, Orationem illam esse S. Chrysostomi: sed rationes ejus accurate examinabimus, cum testimonia pro Ignatio adducta ab objectionibus Dallæi vindicabimus<sup>d</sup>.

Interim hanc ad Polycarpum Epistolam esse inter eas quæ Epistola Eusebio cognitæ sunt numerandam res ipsa clamat, quia, uti ad Polycarpum, reliquæ germanæ, fuit et ipsa Interpolatoris manu contami-interponata: quod de suppositiis non est omnino sentiendum. Aliud relique enim est Epistolam fingere: aliud corrumpere. Quæ sunt ab genuinæ. Impostore serius fictæ, eodem modo integræ conservantur, quo primum sunt consarcinatæ: quæ a vero Auctore primum

factæ, postea sunt a stellionibus variis assumentis conspur-

Refellitur Usserius.

catæ. Armachanus quidem, cujus animo contraria sententia alte insederat, nullas hic interpolationes observavit: imo asserere non est veritus, "Interpretem suum," quem ipse e tenebris primus eruit, "Epistolam ad Polycarpum integram ex recentiore editione assumpsisse;" quod primo intuitu a veritate alienum esse deprehenditur. Nam primæva hujus etiam Epistolæ editio, quam secutus est interpres ejus, et quæ in Mediceo Codice conservatur, multum a recentiori editione differt, quæ e reliquis Codicibus descripta est, et partim a vulgato interprete conversa. Duo præcipue loca memorabo, ex inscriptione unum, ex corpore Epistolæ alterum, ut Interpolatoris manus manifeste appareat. Codex Mediceus, Ίγνάτιος ὁ καὶ Θεοφόρος Πολυκάρπω ἐπισκόπω ἐκκλησίας Σμυρναίων. Interpres Usserianus, Ignatius, qui et Theopho-Interpretis rus, Polycarpo Episcopo Ecclesiæ Smyrnæorum. Vulgati Græci Codices, Ίγνάτιος, ἐπίσκοπος 'Αντιοχείας, ὁ καὶ μάρτυς 'Ιησοῦ Χριστοῦ, Πολυκάρπω ἐπισκόπω ἐκκλησίας Σμυρναίων. Vulgatus interpres, Ignatius, Episcopus Antiochia, qui et martyr Jesu Christi, Polycarpo Episcopo Smyrnensium. In corpore Epistolæ Codex Mediceus, Πλέον σπουδαίος γίνου οδ εί· τους καιρούς καταμάνθανε· τον ύπέρκαιρον προσδόκα, τον άχρονον, τὸν ἀόρατον, τὸν δι' ἡμᾶς ὁρατὸν, τὸν ἀψηλάφητον, τὸν ἀπαθη τὸν δι' ἡμᾶς παθητόν. Interpres Usserianus, Plus studiosus fias, quam es. Tempora considera, Eum qui supra tempus exspecta, intemporalem, invisibilem, propter nos visibilem, impalpabilem, impassibilem, propter nos passibilem. Græci Codices, Πλείον πρόσθες τη σπουδή οδ εί, (satis absurde) συντονώτερον δράμε, τούς καιρούς καταμάνθανε, ώς ένταῦθα εί νίκησον δδε γάρ έστι τὸ στάδιον, ἐκεῖ δὲ οἱ στέφανοι. προσδόκα Χριστόν τον υίον του Θεου, τον άχρονον έν χρόνω, τον αόρατον τη φύσει, ορατον έν σαρκί, τον άψηλάφητον καί αναφή ώς ασώματον, δι' ήμας δε άπτον και ψηλαφητον εν σώματι, τὸν ἀπαθη, ὡς θεὸν, δι' ἡμᾶς δὲ παθητὸν, ὡς ἄνθρωπον. Et vulgatus interpres, Plurimum adde ad festinationem, continuanter curre, Tempora cognosce, ut in ipsis semper vincas. Hic enim est stadium, illic corona. Exspecta Christum filium Dei, intemporalem in tempore, invisibilem natura, visibilem in carne, impalpabilem et intactum, ut incorporeum, corporeum vero propter nos et contrectabilem, impassibilem, ut Deum,

Collatio Codicis Medicei et Usseriani cum vulgatis.

passibilem vero propter nos, ut hominem . Hinc igitur patet duas fuisse Editiones Epistolæ ad Polycarpum multum diversas, germanam unam, interpolatam alteram: germanam et primævam secutum esse interpretem Usserianum, posteriorem seu interpolatam vertisse interpretem Vulgatum. Idem ctiam liquet ex verbis ad finem Epistolæ, in Vulgato Græco Codice additis, 'Αμήν, ή χάρις, quibus respondent in Vulgato interprete, Amen, gratia, quæ a Mediceo Codice et interprete fine Epi-Usseriano prorsus absunt. Hinc enim Armachanus ipse stolæ ad colligit Anastasium Patriarcham Antiochenum circa annum Eph. et ad Polycarp. DXCV. vulgata sive interpolata editione Græca usum fuisse. interpo-Quippe Gregorius Papa Romanus, Registri lib. iv. Indict. 13. vivo 8. Gre-Epist. 37. cum ad finem Epistolæ suæ ad Anastasium scriptæ gorio Roapposuisset, "Amen, gratia," statim hæc addit, "Quæ videlicet verba de scriptis vestris accepta in meis Epistolis pono, ut de S. Ignatio vestra Beatitudo cognoscat, quia non solum vester est, sed et noster. Sicut enim Magistrum ejus Apostolorum principem habemus communem, ita quoque ejusdem principis discipulum nullus nostrum habeat privatum." Cum igitur hæc verba 'Αμήν, ή χάρις, ad finem Epistolæ ad Ephesios. et pariter hujus ad Polycarpum apposita reperiantur, apparet utramque pariter etiam illo ævo fuisse interpolatam'.

Ad hæc omnia ulterius confirmanda multum valet id quod Fuit antinos primi observavimus, fuisse antiquitus aliam Ignatianorum præter eas Editionem, præter eas tres quas memorat Usserius. Erat res quas memorat autem hæc Editio omnium et solarum Epistolarum quas vidit Usserius, Eusebius, sed interpolatarum. Neque hæc est conjectura editio Habeo enim exemplar MS. Græcum Epistolarum natiana-Ignatianarum, mihi a Viro docto et Antiquitatum curioso communicatum, sine fictis et supposititiis (septem enim tantum sunt,) sed cum assumentis quidem diu post Eusebium, imo et Gelasium, factis, Epistolas hoc ordine repræsentans:

Πρός Τραλλησίους Α. Πρὸς Μαγνησίους Β. Πρός Φιλαδελφείς Γ. Πρός Σμυρναίους Δ.

f At Interpres Armeniacus in fine

utriusque Epistolæ hanc clausulam agnoscit. Vide quæ adnotavimus in Append. ad Partis I. cap. ii.

e Verba interpolata minio hic distinxerat Pearsonus quod nos ut minus necessarium non servavimus.

Πρός Πολύκαρπου ἐπίσκοπου Σμύρνης Ε. Πρὸς Ἐφεσίους 5. Πρὸς 'Pωμαίους Z 8.

Quatuor distinguuntur editiones.

Hanc ego Editionem peculiarem et ab aliis distinctam invenio, ideoque pro tribus Usserii quatuor diversas Ignatii Editiones olim obtinuisse statuo. Prima fuit germana, Epistolarum tantum septem, a Polycarpo edita, et ipsius Epistolæ ad Philippenses in conventu Asiæ lectæ subjecta, Irenæo, Theophilo, Origeni, Eusebio, Athanasio, Chrysostomo, Hieronymo, Theodoreto, Gelasio, Ephraimo, Antiocho cognita. Secunda fuit earundem Epistolarum septem, sed interpolata: qualis in nostro exemplari Græco MS. exstat; Stephano Gobaro, Anastasio Patriarchæ Antiocheno h, et Chronici Alexandrini consarcinatori conspecta. Tertia Editio fuit, ex septem genuinis, et quatuor fictis seu supposititiis conflata, qualis in Mediceo Codice, et interprete Usseriano comparet, Joanni Damasceno, et Antonio usurpata. Quarta denique fuit, ex septem interpolatis, et quinque supposititiis constans, addita scilicet Epistola ad Philippenses postremo loco ficta, qualis in Augustano Codice et Nydprucciano repræsentatur, et a vulgato interprete redditur, Anastasio Presbytero, et Adoni Viennensi visa. Unde liquet Epistolam ad Polycarpum in secunda et quarta Editione apparuisse interpolatam, in tertia

\* Lectiones ex hoc Exemplari citat Pearsonus infr. Part. II. cap. x. et in Nott. Ed. Smith. pp. 33, 38, 44. Idem fuisse, quod in Nott. p. 15, et in Opp. Minor. ii. 443, Leicestrense vocat, autumavit Vir Doctus in Censura Trimestri, (Quarterly Review,) CLXXV. p. 73. 1d quominus credam, obstat quod duos Codices distinguit Smithius, Nott. p. 70, et Pearsonus ex Cod. Leicestrensi citat variantem lectionem Epistolæ Pseudo-Ignatii ad Mariam Castabalensem ; quæ Epistola non erat in Exemplari quod hic describi vide-mus. Idem Vir Doctus conjicit idem esse hoc Exemplar, quod anno 1673, a Rev. Joanne Berrio, Scholæ Harburiensis in agro Leicestrensi Didascalo, dono accepit Vir Reverendissimus, et cum Pearsono nostro studiorum fœdere conjunctissimus, Joannes Fellius, Episc. olim Oxoniensis : quod hodie in Bibl. Bodl. asservatur, D. inf. 2, 9. Est ille Liber Membranaceus,

8vo. pp. 105, et fortasse Apographon Exemplaris MS., quod ad manum habebat quando hæc scribebat Pearsonus; at ipse seculo decimo sexto incunte, prout didici, exscriptus, non sine multis errantis et oscitantis scribæ indiciis. Equidem de hoc Exemplari, et altero quod Leices-trense vocatum semel apud Pearsonum occurrit, nodum solvere nequeo. Bibliotheca Pearsoni, quod dolendum est, post mortem doctissimi Præsulis, divendita fuit et dispersa; et succedente infausto regni statu, Musis silentibus, in rusticorum hominum manus, ut videtur, libri ejus traditi; unde facile idem fatum expertos crediderim, quod Apographon Fellianum. Illum librum scil. nactus est Berrius apud rusticum bibliopolam, neglectum, et inter scruta delitescentem, cito periturum, nisi emptorem invenisset.

b Vid. Appendicem nostram ad

Part. I. c. ii.

ab omni assumento liberam, ac proinde ex primæva in tertiam sine ulla interpolatione fuisse derivatam.

Hinc etiam patere potest quid sentiendum sit de Vulgato Usserii interprete Latino, apud quem posterior pars Epistolæ ad conjectura de poste-Polycarpum non apparet. Armachanus eam partem "velut riore parte adjectitiam resectam fuisse arbitratur, quod tam multa in ea ad Polyreperirentur, quæ ad Ecclesiam Smyrnæorum magis pertine-carpum. bant quam ad illius Episcopum Polycarpum; ab illis videlicet verbis sui interpretis, Episcopo attendite; ut et Deus vobis." Sed hæc conjectura seipsam jugulat. Neque enim resecta interpretatio dicenda est, quam unquam exstitisse non constat. Neque si unquam exstiterit, ibi resecta est, ubi Ignatius Smyrnæos alloquitur, sed multo superius; non ad ea verba, Episcopo attendite, ut et Deus vobis, sed ad ista longe priora, Secundum omnem modum propter nos sustinentem. Ineptissimi certe hominis et male feriati, ne dicam insani fuisset. tot sententias ad Polycarpum utrinque pertinentes ideo resecare, quod nonnullæ interjectæ ad Smyrnæos magis pertinere viderentur. Alia igitur hujus rei ratio reddenda est; et sane ex sententia nostra perquam luculenta. Vulgatus ille Interpres nec plenam nobis inscriptionem dedit, nec Epistolam. Ratio utriusque defectus eadem: quoniam Epistolas jam interpolatas Latine reddere instituerat. Inscriptio priori parte interpolata est, posteriori minime: priorem igitur partem interpretatus, posteriorem plane omisit. Pariter prior pars Epistolæ insigniter interpolata est; posteriori unum aut alterum verbulum adjectum. Priorem igitur partem interpretatus, posteriorem penitus omisit, quod esset, opinor, ab alio interprete prius reddita. Hujus autem rei signum evidentissimum mihi videtur, quod in verbis interpolatis, ut hominem, desinat: reliqua, secundum omnem modum propter nos sustinentem, licet ad eandem sententiam pertinentia, omittat.

Proinde septem Epistolas ab Eusebio S. Ignatio attributas Recapitucenseo; inter eas Epistolam ad Polycarpum numerandam latio. affirmo; easdem omnes in Polycarpiana συναγωγή collectas, Epistolæ ejus in conventu Asiæ per aliquot sæcula publice lectæ subjunctas, et a S. Martyre conscriptas fuisse asseveranter contendo. Sententiam Dallæi de Impostore primo. sex Epistolas post ducentos ab Ignatii martyrio annos in lucem proferente, et secundo, illam ad Polycarpum post ducentos

60 DE ORTU, PROGRESSU, ET HODIERNO STATU CONTROVERSIÆ.

etiam alios parturiente, figmentum, imo portentem esse judico.

Atque hæc de ortu, progressu, et hodierno statu hujus Controversiæ, introductionis more, atque perspicuitatis gratia dixisse sufficiat: quæ loco trium priorum Capitum Libri Dallæani, et prioris etiam quarti partis ponenda censui, ut ad ea aliud quippiam reponere necesse non sit.

# VINDICIARUM

Pars prior.

# Qua

Argumenta pro S. Ignatii Epistolis e Veterum Testimoniis afferuntur, et a Dallæi exceptionibus vindicantur.



# VINDICIARUM

Pars prima.

## CAP. I.

Argumenta pro S. Ignatii Epistolis sunt vel externa vel interna. Externa a testimoniis, Interna ab ipsis Epistolis.

UT probemus, aut persuasum habeamus, Epistolas hasce, de quibus dicimus, quæ nunc in omnium manibus sunt, et Ignatii præ se nomen ferunt, revera ab illo Antiochenæ Ecclesiæ Antistite, Apostolorum discipulo, et sanctissimo Martyre, circa initium secundi sæculi fuisse conscriptas, non aliud quicquam a nobis, qui hac ætate vivimus, aut requiri aut exspectari potest, quam ut ex idoneis testimoniis corum, quibus in rebus hujusmodi par est credere, id fideliter firmiterque colligamus; et Epistolas ipsis tanto Auctore dignas, et temporis rerumque circumstantiis apprime congruas osten-Ad auctoritatem enim Ignatianorum, aut aliorum quorumcunque veterum Scriptorum, asserendam confirmandamque duo tantum Argumentorum genera afferri possunt. Externa scilicet, vel Interna; quorum priora ex testimoniis, posteriora e scriptis ipsis petuntur. Quamobrem Disserta- Ratio et tionem nostram in duas partes dispescendam duximus; qua-distributie rum quidem prima Testimonia proferet, eademque ab Adver-Partes sarii objectionibus vindicabit; et quæ ab ipso testimonia afferri videantur, quæque sub specie Argumenti negantis disputantur, refutabit: secunda Epistolas ipsas considerabit, easque ostendet et ævo Ignatiano rerumque circumstantiis apprime congruas, et ex ipsa materia atque scriptione Martyre et Episcopo Antiochensi dignas: argumentisque omnibus vel ex rebus, vel ex verbis, ab Adversario ductis respon-

debit, plenissimeque satisfaciet. Quod si tam multa Veterum testimonia, tamque apposita, pro his Epistolis afferre poterimus, quam quæ in aliis hujusmodi scriptis stabiliendis, et extra omnem controversiam ponendis acceptari ab omnibus solent; ac simul etiam Epistolas ipsas tales esse ostenderimus, ut eo ipso Viro dignæ videantur, cui a Veteribus tribuuntur, nihilque in iis omnino contineri, quod Auctorem S. Ignatio vel minus antiquum, vel minus pium, aut prudentem postulet; si hæc ita tractaverimus, ut summæ testium auctoritati rei ipsius dignitas suffragetur, nihil in hoc disputandi genere ulterius requiri posse confidimus. Neque aliqua ratio assignari poterit, quare ullum antiqui scriptoris Opus pro legitimo habeatur, si hæc a nobis rite probata repudientur.

Idonei testes scriptores Ecclesiastici Veteres.

Ut primi generis Argumento Epistolas de quibus agitur ab Ignatio Martyre conscriptas fuisse demonstretur, ex idoneis testimoniis eorum, quibus in rebus hujusmodi par est credere, id fideliter firmiterque colligemus. Idoneos autem testes putamus scriptores Ecclesiasticos Veteres, qui antequam hæc in Ecclesia orta, aut postquam aliquibus oriri visa, est controversia, sententiam suam, ut se obtulit occasio, sine ulla dubitatione aut hæsitatione protulerunt. Hos ego testes incorruptos adducam atque integros; ex horum scriptis indubitatis, aut ab importuna dubitatione vindicatis, testimonia proferam: idque ea modestia præstabimus, ut nullius Veterum famæ detrahatur, nullius nomini injuria fiat, sua cuique auctoritas, qualis et quanta in Ecclesia Dei hactenus fuit, illibata conservetur; ea fide, ut neminem obtorto collo ad judicium ferendum trahamus, omnia plane et nude repræsentemus, prout in eorum scriptis reperiuntur. Cum igitur Ignatii Epistolæ decimoquinto sæculo jam jam exeunte erutæ et impressæ primum conspicerentur, et varia hominum judicia postmodum expertæ sint; ita Veterum testimonia adducam atque disponam, ut omni, ab ipso quo scriptæ sunt tempore, sæculo usque ad eam ætatem qua impressæ prodierunt, a viris maximis agnitas et approbatas ostendam.

#### CAP. II.

Testimonia pro S. Ignatii Epistolis. Quæ ita disponuntur ut nullum Sæculum suis testimoniis careat, a Secundo, quo primum natæ, ad Decimum-quintum, quo primum impressæ sunt Epistolæ.

Intra paucos post initium secundi sæculi annos natas esse has Epistolas assero: duos igitur ejusdem ævi scriptores nobilissimos, S. Polycarpum et S. Irenæum testes cito. S. Polycarpus S. Joannis Apostoli discipulus, ab eo Smyrnæ Testimo-Episcopus ordinatus, totius Asiæ princeps, S. Ignatio nostro lycarpi et perfamiliaris fuit; cujus Martyr ipse in Epistolis meminit, Irensei. cui earum etiam unam privatim misit. Hunc autem harum Epistolarum mentionem fecisse diserte tradit Eusebius. Hist. Eccl. lib. iii. cap. 36. Καὶ ὁ Πολύκαρπος δὲ τούτων αὐτῶν μέμνηται έν τή φερομένη αὐτοῦ πρὸς Φιλιππησίους έπιστολή. Hoc est, interprete Valesio, sed et Polycarpus in sua ad Philippenses Epistola earundem meminit Epistolarum. Ita Eusebius, cum jam septem S. Ignatii Epistolas enumerasset, et Meminit quidem S. Ignatii sæpius in Epistola descripsisset. sua ad Philippenses S. Polycarpus: nostræ autem assertioni hæc præcipue verba testimonium præbent, quæ ipse Eusebius ex ejus Epistola tunc temporis cum omnibus esset notissima, et in Asiæ conventu legeretur, descripsit. Τὰς ἐπιστολάς Ίγνατίου, τὰς πεμφθείσας ήμιν, ύπ' αὐτοῦ, και ἄλλας ὅσας είγομεν παρ' ήμιν, επεμλαμεν ύμιν, καθώς ενετείλασθε, αίτινες ύποτεταγμέναι εἰσὶ τῆ ἐπιστολῆ ταύτη. Quæ in veteri ejusdem Epistolæ Versione ita etiamnum Latine legimus, Epistolas sane Ignatii, quæ transmissæ sunt vobis (pro nobis) ab eo, et alias quantascunque apud nos habuimus, transmisimus vobis, secundum quod mandastis; que sunt subjecte huic Epistole. Alter hujus sæculi testis S. Irenæus, Polycarpi discipulus, et Apostolicorum temporum Vir; quem harum Epistolarum meminisse non semel testatur Eusebius. Ut Eccl. Hist. lib. v. cap. viii. "Ετι καὶ 'Ιουστίνου τοῦ μάρτυρος καὶ 'Ιγνατίου μνήμην πεποίηται, μαρτυρίαις αὖθις καὶ ἀπὸ τῶν τούτοις γραφέντων PEARS. VINDIC.

κεγρημένος. Præterea Justini Martyris et Ignatii mentionem facit, ex eorum scriptis testimonia proferens. Quot quidem ex S. Ignatio testimonia protulerit S. Irenæus scire nunc non licet, quod multa illius opera jam perierint. Unum expresse notavit Eusebius Hist. Eccl. lib. iii. cap. 36, Οίδε δὲ αὐτοῦ τὸ μαρτύριον ὁ Εἰρηναίος, και των ἐπιστολων αὐτοῦ μνημονεύει λέγων ούτως ώς εἶπέ τις τῶν ή μετέρων διὰ τὴν πρὸς θεὸν μαρτυρίαν κατακριθείς πρός θηρία, ότι σίτός είμι Θεού, καὶ δί οδόντων θηρίων αλήθομαι, ίνα καθαρός άρτος εύρεθώ. Hoc est, interprete Ruffino, Scit autem et Irenœus Martyrium ejus, et mentionem facit scriptorum (pro Epistolarum) ejus per hæc Sicut dixit, inquit, quidam ex nostris pro martyrio Christi damnatas ad bestias. Frumentum, inquit, ego sum Dei; bestiarum dentibus molor et subigor, ut panis mundus efficiar Christi. Hæc autem verba ab Eusebio Græce excerpta, postquam Græca S. Irenæi exemplaria perierunt, in veteri Latina Versione adhuc reperiuntur, lib. v. cap. 28. Quemadmodum quidam de nostris dixit, propter martyrium in Deum adjudicatus ad bestias, Quoniam frumentum sum Christi, et per dentes bestiarum molor, ut mundus panis inveniar. Eademque in S. Ignatii Epistola ad Romanos exstant, σῖτός είμι τοῦ Θεού, καὶ δι' οδόντων θηρίων αλήθομαι, ίνα καθαρός άρτος Θεού εύρεθώ. cap. 4.

Conjecturas suas proponit

Luculentissimis hisce testimoniis tres conjecturas subjungendas putavi, ex eodem sæculo petitas: quæ si eruditis Pearsonus. placeant, bene est; mihi certe placent, ut conjecturæ scilicet, neque alio nomine propono. Smyrnensis Ecclesiæ Epistola, licet in Martyrio S. Polycarpi celebrando potissimum versetur, tamen et Germanici exitum breviter describit, qui, velut alter Ignatius, ἐπισήμως ἐθηριομάχησε, gloriose pugnavit ad bestias. 1. De loco Cum enim Proconsul eum ab animi proposito retrahere conaretur, έαυτω έπεσπάσατο τὸ θηρίον προσβιασάμενος, inquiunt, Smyrnen- feram ad se attraxit, vi adigens. Quibus verbis existimo

Ecclesiam Smyrnensem ad Epistolam S. Ignatii omnino res-

in Epist. Ecclesiæ sis. (Cf. r. ii. c. ix.)

pexisse, et in simili proposito eodem vocabulo uti voluisse. Ita enim ille ad Romanos, de feris quibus objiciendus fuit, καν αυτά δὲ ἄκοντα μη θέλη, ἐγω προσβιάσομαι, quod si forte 2. De leco ipsæ recusabunt, ego eas vi adigam. S. Theophilus, sextus S. Theo-Antiochensis Ecclesiæ Episcopus, post S. Ignatium quartus, phili Anscripsit in S. Matthæum Commentarios, quos se legisse testatioch.,

tur S. Hieronymus antequam suos in eundem Evangelistam Sub hujus Theophili nomine etiamnum exstant in S. Matthæum Commentarii , sed Latine tantum, in quihus ad illa verba, Cum esset desponsata mater ejus Maria Joseph, Matt. i. 18. hæc legimus. "Quare non ex simplici virgine, sed ex desponsata concipitur Christus? Primo, ut per generationem Joseph origo Mariæ monstraretur; secundo, ne lapidaretur a Judæis ut adultera. Tertio, ut in Ægyptum haberet solatium viri. Quarto, ut partus ejus falleret diabolum, putantem Jesum de uxorata, non de virgine natum." Si hæc Theophili sint, sine dubio quartam rationem ex Epistola S. Ignatii hausit. Nam cum S. Hieronymus, qui se Theophili Commentarios legisse professus est, quatuor has rationes expressisset, quartam in hunc modum protulit, "Mar- quem eltyr Ignatius etiam quartam addidit causam cur a desponsata tur S. Hieconceptus sit, ut partus, inquiens, ejus celaretur diabolo, dum ronymus eum putat non de virgine, sed de uxore generatum." Quis enim non videt, si hæc Hieronymus ex Theophilo transcripsit, eum pro more suo indicare voluisse S. Theophilum hæc ab Ignatio decessore suo habuisse. Ignatius enim ipse non hanc quartam causam addidit, neque ullam causam protulit, cur a desponsata conceptus fuerit Christus: sed tantum dixit Virginitatem Mariæ Diabolum latuisse: hanc autem sententiam Ignatii tanquam causam addidit Theophilus, atque ideo causam hanc attribuit Ignatio Hieronymus, quod eum illius sententiæ auctorem agnosceret. Certe hæc Hieronymus ex suo penu non sumpsit, sed a Veteri Commentatore hausit; uno scilicet ex illis quos ipse in Præfatione nominat, quem alium quam Theophilum fuisse non puto. Nam S. Basilius et S. Basi-Oratione in Natali Christi habita b, eundem sine dubio Auc-lius. torem respiciens ait, Εζρηται δὲ τῶν παλαιῶν τινι καὶ ἔτερος λόγος, ὅτι ὑπὲρ τοῦ λαθεῖν τὸν ἄργοντα τοῦ αἰῶνος τούτου τὴν παρθενίαν της Μαρίας ή τοῦ Ἰωσηφ ἐπενοήθη μνηστεία. Cum enim tres causas attulisset, quartam sic adjungit, Alia autem ratio a Veterum quodam prolata est, quod ut principem hujus

· Commentarii sub nomine Theophili editi exstant in Bibliothecis Patrum Parisiensibus, Coloniensi, et Lugdunensi. Supposititios esse judicavit Tillemontius, annuentibus viris aliis doctis. Non tamen negandum est, scriptorem, quisquis fuerit, longe

Theophilo et Hieronymo juniorem, scripta priorum Patrum excerpsisse, et Theophili fortasse inter alios.

b Hanc Homiliam in Appendicem S. Basilii relegavit Garnierius, ed. Benedict. ii. 598. Rationes exposuit in Præf. p. xv. sqq.

sæculi lateret virginitas Mariæ desponsatio Josephi est excogitata. Non igitur Theodorus fuit, non Apollinarius, non Didymus; hi enim omnes S. Basilio synchroni fuere, sed vel Hippolytus, vel Origenes, vel Theophilus, quod potius reor. Utcunque sit, Scriptor ille qui a S. Basilio antiquus dicebatur, haud injuria a nobis secundo sæculo vindicatur.

3. De Pere-

Porro Peregrinus, sive Proteus, ex Ethnico Christianus, ex grino Cy-Christiano Cynicus, igni se tradidit valde senex: de quo Eusebius in Chronico ad quintum Marci, Apud Pisas Peregrinus Philosophus rogo, quem ex lignis composuerat, incenso seipsum superinjecit c. Cum enim vilissimus homuncio insana quadam gloriæ cupiditate flagraret, ita se gessit, ut eam quam posset maximam sibi conciliaret. Excogitavit autem id quod nulli unquam Philosopho in mentem venit: Epistolas jamjam moriturus ad insignes maxime civitates, et viros quosdam velut legatos misit; ut igitur igne Herculem aut Empedoclem, ita Epistolis, et Legatis S. Ignatium nostrum de industria imitatum esse nebulonem sentio, et hujus conjecturæ rationem minime incertam reddo. Christianam religionem sub Adriano professus erat Peregrinus, et non mediocrem inter Christianos auctoritatem sibi comparaverat, unde in vincula conjectus factus est Confessor nobilis, et ad eum sublevandum quamplurimi, etiam οἱ ἐν τέλει, Presbyteri, Episcopique undique convolabant. Martyrium igitur subire maxime velle videbatur; et Proconsul Syriæ, cum intelligeret ότι δέξαιτ' αν αποθανείν ως δόξαν επί τούτω επιλίποι, quod mori cuperet, ut inde famam posteris relinqueret, eum pænæ subduxit et carcere liberavit. Et quidem postea gloriosus hic Confessor ex Ecclesia ejectus est : sed dum illa sub Syriæ Proconsule passus est, non potuit eum latere S. Ignatii fama, cujus reliquiæ tanta cum veneratione Antiochiæ conservatæ sunt; et cum tot ex Asia ad eum in carcere detentum confluerent, sine dubio Ignatii omnia sæpissime commemorabantur. Placuit itaque ineptissimo viro, ab Ecclesia ejecto, et a Philosophis recepto, mori quidem tanquam Philosophum, famam autem eodem modo acquirere, quo acquisivisse Ignatium putavit, Epistolas ante mortem ad Civitates nobilissimas exarando, et tales omnino viros instituendo, quales illum sæpius postulasse noverat. Hoc vero a Luciano disertissimis

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Hieron. Opp. viii. 721. ed. Vall.

verbis descriptum est in Peregrino suo, Φασὶ δὲ πάσαις σχεδου ταις ενδόξοις πόλεσιν επιστολάς διαπέμψαι αὐτον, διαθήκας τινάς, καὶ παραινέσεις, καὶ νόμους, καί τινας ἐπὶ τούτων πρεσβευτάς των έταιρων έχειροτόνησε, νεκραγγέλους και νερτεροδρόμους προσαγορεύσας. Aiunt autem eum ad omnes fere præclaras civitates Epistolas misisse, monita quædam, exhortationes, atque leges; et ex sociis suis de his legatos ordinavit, a mortuis nuntios, et ab inferis cursores appellans d.

Habemus hic Epistolas a jamjam morituro ad insigniores Civitates missas, cum exhortationibus; quod fecit S. Ignatius, neque ante Peregrinum præter eum, opinor, quisquam: habemus viros ex sociis suis institutos tanquam Legatos; scilicet έγειροτόνησε πρεσβευτάς, plane ut apud Ignatium nostrum Epistola ad Smyrnæos, cap. 11, χειροτονήσαι θεοπρεσβευτήν, et ad Philadelphenos, cap. 10, χειροτονήσαι διάκονον είς τὸ πρεσβεῦσαι ἐκεῖ Θεοῦ πρεσβείαν· habemus eos Legatos a Peregrino appellatos νερτεροδρόμους, ut apud Ignatium, ad Polycarp. cap. 7. χειροτονήσαί τινα, δς δυνήσεται θεοδρόμος καλεῖσθαι. Si huic conjecturæ locus sit, has Epistolas quas defendimus probe novit Peregrinus, qui ante Martyrium Ignatii natus, post medium sæculi secundi flammis se dedit.

Tertii quidem sæculi Scriptores Ecclesiasticos, præsertim Testimo-Græcos, quibus maxime tum notus fuit S. Ignatius, habemus nia tertii sæculi. sane superstites perpaucissimos; quorum præcipuus Origenes, 1. Origeeodem quo scripsit Ignatius ævo natus, et rebus Theologicis innutritus, locupletissimus nobis testis est. decimo Severi anno, tertio sæculo jam ineunte, Catecheseon opus aggressus, adhuc juvenis Homilias in S. Lucam scripsit, (Origenis quas interpretatus est S. Hieronymus. Homilia autem sexta in S. Luhæc legimus, Eleganter in cujusdam Martyris Epistola cam.) scriptum reperi; Ignatium dico, Episcopum Antiochiæ post Petrum secundum, qui in persecutione Romæ puynavit ad bestias; Principem sæculi hujus latuit virginitas Mariæ. Ita nunc legimus in Epistola ad Ephesios, Έλαθεν τὸν άρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ή παρθενία Μαρίας. cap. 19. Vetus Interpres, Latuit principem sæculi hujus virginitas Mariæ. (Ejusdem Idem Origenes natu grandior Commentarios in Canticum in Cantiscripsit, in quorum Prologo hæc legimus, Denique memi-cum.)

d Lucian. Opp. vol. iii. 325, sqq. ed. Amstelod. 1743.

nimus aliquem sanctorum dixisse, Ignatium nomine, de Christo, Meus autem amor crucifixus est, nec reprehendi eum pro hoc dignum judico. Hæc autem verba in Epistola ad Romanos adhuc reperiuntur, 'Ο έμὸς ἔρως ἐσταύρωται. Vetus Interpres, Meum desiderium crucifixum est °.

Testimonia sæculi quarti.

Dionysius.

Quarti sæculi, sane florentissimi, ut multo plures Ecclesiasticos scriptores, ita et Ignatianorum testes habemus. Eorum primus mihi quidem videtur ille quisquis est qui Dionysius Areopagita vulgo nominatur: non longe enim ab initio hujus 1. Pseudo- ævi eum scripsisse sentio. Ille autem Libro de Divinis nominibus, de Amore disputans, et Origenem sequens, ita loquitur. Καίτοι ἔδοξέ τισι τῶν καθ ἡμᾶς ἱερολόγων καὶ θειότερον είναι τὸ τοῦ ἔρωτος ὄνομα τοῦ τῆς ἀγάπης γράφει δὲ καὶ ὁ θεῖος Ἰγνάτιος, Ὁ ἐμὸς ἔρως ἐσταύρωται. Visum est aliquibus nostræ ætatis sacris scriptoribus amoris quam charitatis nomen divinius esse. Scribit autem et divinus Ignatius, Amor meus crucifixus est. Hujus autem Viri longe doctissimi, si initio hujus sæculi revera scripserit, ut arbitramur, luculentissimum testimonium est; quisquis autem fuerit, sive hujus, sive sequentis ævi scriptor, varia de hoc ipso loco hominum judicia Ignatianorum auctoritatem, ut deinceps ostendemus, plurimum confirmabunt.

2. Ensebius.

Secundus hujus ævi testis est Eusebius Cæsariensis Episcopus, qui multos Origenis discipulos vidit. Is autem cum singulos nominatim recensere non posset, qui primis Apostolicæ successionis temporibus Antistites aut Evangelistæ fuerant, eorum duntaxat nomina recensere statuit, quorum monumentis Apostolicæ doctrinæ traditio ad sua usque tempora ferebatur. Hist. Eccl. lib. iii. capp. 37, 38. "Ωσπερ οὖν αμέλει του Ίγνατίου εν αίς κατελέξαμην επιστολαίς, και του Κλήμεντος εν τη ανωμολογημένη παρά πάσιν · Quod factum est in Epistolis Ignatii ab ipso recensitis, et Clementis illa ab omnibus recepta. Eusebius igitur, unam Clementis, plures Ignatii Epistolas proponebat, ut antiquissima Apostolicæ successionis scripta, et Apostolorum doctrinæ traditionem continentia. Illæ autem Epistolæ, quas tantopere laudavit

 De testimonio Origenis plura da-bit Pearsonus, infra, cap. vii. Testimo-nium ex Homilia in S. Lucam, quod Larroquio, (p. 94, sqq.) placuit iterum in dubium, prout potuit, vocare, jamdin extra omne dubium positum est,

Græco loci textu, ex Schedis doctisorigen. ed. Lommatzeh. v. 104; et consulas venerabilis Viri, Mart. J. Routhii Præf. ad Reliq. Sacr. vol. i. pp. xxvii. viii.

Eusebius, ipsissimæ sunt quas nos habemus, et defendimus. Tradit enim Hist. Eccl. lib. iii. cap. 36. Ignatium per Asiam sub accuratissima satellitum custodia ductum, singularum civitatum quas ingressus est Ecclesias sermonibus et cohortationibus confirmasse, atque imprimis monuisse ut ab hæresibus eaverent tum primum exortis, et invalescentibus; hortatumque esse ut Apostolorum traditioni tenaciter adhærerent, quam cautelæ gratia etiam scriptis mandare necessarium duxit. Quare cum Smyrnæ esset, inquit, quatuor Epistolas scripsit ad Ephesios, Magnesianos, Trallianos, Romanos, a Troade tres, ad Philadelphenses, ad Smyrnæos, et privatim ad Polycarpum. Hæc omnia diligentissime ex ipsis Epistolis, ut opinor, observavit Eusebius; Epistolam enim ad Ephesios Smyrnæ scriptam fuisse ipsa testatur. Unanimis vobiscum ego, et quem misistis in Dei honorem in Smyrnam, unde et scribo vobis. Ad Magnesios, Salutant vos Ephesii a Smyrna, unde et scribo vobis. Ad Trallianos, Saluto vos a Smyrna. Ad Romanos, Scribo autem vobis hæc a Smyrna. Tres reliquas Epistolas Troade scriptas fuisse ex ipsis pariter patet. Ad Philadelphenses, Salutat vos charitas multorum qui in Troade, unde et scribo vobis per Burrum. Ad Smyrnæos, Salutat vos charitas fratrum, qui in Troade, unde et scribo vobis per Burrum. Ad Polycarpum, Quia igitur omnibus Ecclesiis non potui scribere, propter repente navigare me a Troade in Neapolim. ut voluntas præcipit, scribes aliis Ecclesiis. Observat Eusebius Ignatium in Epistola ad Ephesios Onesimi ipsorum pastoris meminisse, in Epistola ad Magnesios Damam Episcopum nominasse, in Epistola ad Trallianos Polybii antistitis mentionem fecisse; quos omnes earundem Ecclesiarum Episcopos nostræ Epistolæ agnoscunt. Dicit eum Polycarpo Antiochenæ Ecclesiæ gregem commendasse, rogasseque ut omni cura et diligentia illum fovere vellet, quod in Epistola ad eum data pluribus narratur. Pergit ulterius, et εἰς ἐπίδειξιν τῶν εἰρημένων, ex Epistola ad Romanos bene longam ἡῆσιν excerpit, ut ipse loquitur, κατὰ λέξιν, 'Απὸ Συρίας μέχρι 'Ρώμης θηριομαχώ &c. quæ Versioni nostræ Latinæ prorsus conveniunt, Versio Veadeo ut hæc accuratior sit Eusebianorum translatio, quam tus Latina cum Eusevel Hieronymiana vel Ruffiniana. Aliam etiam ex Epistola bio optime ad Smyrnæos sententiam transcripsit, quæ in nostris Codicibus totidem verbis exstat. Denique ad confirmandam supe-

Concessio Dallæi de Eusebio. riorem de his narrationem Polycarpi et Irenæi testimonia profert, de quibus ante diximus, et postea dicendum erit. Hæc sunt ab Eusebio adeo diligenter luculenteque exposita, ut Dallæus ipse dixerit, "Fatemur Eusebium illas Epistolas agnoscere, et pro vere Ignatianis habere: neque dissimulamus eas de quibus ille verba facit has ipsas fuisse videri, quæ his hodie nominibus circumferuntur, quales eas Reverendissimus Usserius Latine, eruditissimus Vossius Græce, ex libris ille Anglicanis, hic Mediceis ediderunt."

3. Magnus ille Athanasius.

Eusebio succedit Athanasius, vere magnus, qui in Epistola de Synodis Arimini et Seleuciæ, dum adhuc Arimini Synodus hæreret, hoc est, circa annum Christi 360 scripta, hoc nobis illustre testimonium præbet. De Synodis, p. 922 f. Ίγνάτιος ούν, ὁ μετὰ τοὺς 'Αποστόλους ἐν 'Αντιογεία κατασταθείς 'Επίσκοπος, καὶ μάρτυς τοῦ Χριστοῦ γενόμενος, γράφων περὶ τοῦ Κυρίου είρηκεν Είς ιατρός έστι σαρκικός καὶ πνευματικός, γεννητὸς καὶ ἀγέννητος, ἐν ἀνθρώπω Θεὸς, ἐν θανάτω ζωή ἀληθινή, καὶ ἐκ Μαρίας καὶ ἐκ Θεοῦ. Ignatius igitur, qui post Apostolos Antiochiæ Episcopus constitutus est, et Martyr Christi fuit, scribens de Domino dixit : Unus medicus est, carnalis et spiritualis, factus et non factus, in homine Deus, in morte vita vera, et ex Maria et ex Deo. Hæc enim verba ex Epistola ad Ephesios sunt transcripta; quam scripsisse non larvatum aliquem Ignatium, sed verum illum, Apostolorum successorem, et Martyrem, testatur S. Athanasius. Idem paulo post, 'Ο μακάριος Ίγνάτιος όρθως ἔγραψε, γεννητὸν αὐτὸν λέγων διὰ την σάρκα ὁ γὰρ Χριστὸς σὰρξ ἐγένετο ἀγέννητον δὲ, ὅτι μη τών ποιημάτων καί γεννητών έστιν, άλλα υίδς έκ Πατρός. Recte scripsit Beatus Ignatius factum eum dicens ob carnem; Christus enim caro factus est; non factum autem, quod non sit ex creaturis, et iis quæ facta sunt, sed filius e Patre.

4. S.Chrysostomus. Huic etiam sæculo S. Joannes Chrysostomus ascribendus est: Presbyter enim ordinatus Antiochiæ Anno 386, Constantinopoli Episcopus consecratus est anno 398. Dum autem Antiochiæ esset, præclaram in S. Ignatii martyrium Orationem habuit, in qua verba ejus quæ sunt in Epistola ad Romanos adducit. Tom. v. Orat. lxx. p. 504 s. ᾿Ακούσας γὰρ ὅτι οὖτος αὐτὸν τῆς τιμωρίας ὁ τρόπος μένει, Ἐγὰ τῶν

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Edit. Colon. sive Paris. tom. i. <sup>8</sup> Edit. Savill. Vide infr. cap. viii. sub fin.

θηρίων εκείνων οναίμην, έλεγε τοιούτοι γάρ οι ερώντες όπερ αν πάσχωσιν ύπερ των ερωμένων μεθ ήδονης δέχονται. Cum enim audivisset, quod hic eum supplicii modus maneret, Utinam ego illis bestiis fruar, inquiebat. Tales enim sunt qui amant; quicquid pro iis quos amant patiantur, cum voluptate ferunt. Idem rursus in Oratione ipsi antiquitus attributa, Quod unus Veteris et Novi Testamenti Legislator sit, hæc habet, tom. vi. p. 645. Διὰ τοῦτό τις τῶν ἀρχαίων, Ἰγνάτιος δὲ ὅνομα αὐτῷ, οδτος ίερωσύνη και μαρτυρίω διαπρέψας, επιστέλλων τινι ίερει έλεγε, Μηδεν άνευ γνώμης σου γινέσθω μηδε σύ άνευ γνώμης Θεοῦ τι πράττε. Propterea quidam ex antiquis, nomine Ignatius, sacerdotio et martyrio clarus, in Epistola ad Sacerdotem quendam dixit, Nihil sine sententia tua fiat; neque tu sine sententia Dei quicquam facias. Quæ totidem verbis in Epistola ad Polycarpum etiamnum exstant h.

Eidem ævo tribuenda sunt testimonia S. Hieronymi, qui 5. S. Hie-Anno 14. Imperatoris Theodosii, circa annum Domini 393, Catalogum scriptorum Ecclesiasticorum se composuisse testatur, in quo Catalogo hæc habet. "Ignatius Antiochenæ Ecclesiæ tertius post Petrum Apostolum Episcopus, commovente persecutionem Trajano, damnatus ad bestias, Romam vinctus mittitur. Cumque navigans Smyrnam venisset, ubi Polycarpus auditor Joannis Episcopus erat, scripsit unam Epistolam ad Ephesios, alteram ad Magnesianos, tertiam ad Trallenses, quartam ad Romanos: et inde egrediens scripsit ad Philadelphios i, et ad Smyrnæos, et proprie ad Polycarpum, commendans illi Antiochensem Ecclesiam," et reliqua Eusebiana fere omnia, tacito Eusebii nomine, transcripsit, adeoque sua fecit. Imo libello adversus Helvidium, quem ante Catalogum scripsit, circa Annum, ut opinor, 383, ad fontem veritatis provocans, Ignatium tanquam veterum scriptorum principem nominat. "Nunquid non possum tibi totam veterum scriptorem seriem commovere, Ignatium, Polycarpum, Irenæum, Justinum martyrem, multosque alios Apostolicos et eloquentes viros, qui adversus Hebionem, et Theodotum Byzantium, et Valentinum hæc eadem sentientes plena sapientiæ

h De testimonio ex Homilia de Legislatore adnotavimus quædam ad fin. P. i. c. ix. "Incertum" ejus Homiliæ "Auctorem" vocant Critici plerumque recentiores.

i In impressis "Philippeos." Manifestum errorem calami, ut videtur, a Joann. Clerico intactum, fidenter correxi.

volumina conscripserunt?" cap. 17. Idem in S. Matthæum, " Ignatius etiam quartam addidit causam, cur a desponsata conceptus sit, Ut partus, inquiens, ejus celaretur Diabolo." cap. i. ver. 18. Et quid de scriptis Ignatii nostri senserit, etiam cum erravit, ostendit, Adv. Pelagianos lib, iii. c. 1. " Ignatius, vir Apostolicus et martyr, scribit audacter, Elegit Dominus Apostolos qui super omnes homines peccatores erant." Verba enim non sunt Ignatii, sed Barnabæ, in cujus Epistola etiamnum exstant.

Testimonia quinti sæculi. doretus.

Quinti sæculi primus testis est B. Theodoretus Episcopus Cyri, qui et tertio et quarto Generali Concilio interfuit. Ille 1. B. Theo- autem, cum testes Ecclesiasticæ doctrinæ posteriores enumerasset, hæc de vetustissimis addidit, Epist. ad Monachos Constantinopolitanos, p. 1027 k. Καὶ οἱ τούτων πρεσβύτεροι Ἰγνάτιος, καὶ Πολύκαρπος, καὶ Εἰρηναίος, καὶ Ἰουστίνος, καὶ Ἰππόλυτος, ὧν οἱ πλείους οὐκ ἀρχιερέων προλάμπουσι μόνον, άλλὰ καὶ τῶν μαρτύρων διακοσμοῦσι χορών. Atque his antiquiores, Ignatius, et Polycarpus, et Irenœus, et Justinus, et Hippolytus, quorum plerique non modo inter pontifices prælucent, sed martyrum etiam chorum exornant. Idem Epist. ad Florentium Patricium, p. 966. Ταθτα δὲ ἡμθν παρέδοσαν οὐ μόνον οἱ 'Απόστολοι καὶ προφήται, άλλά καὶ οἱ τὰ τούτων ήρμηνευκότες συγγράμματα, Ίγνάτιος, Έυστάθιος, Αθανάσιος, Βασίλειος, Γρηγόριος, Ίωάννης, καὶ οἱ ἄλλοι τῆς οἰκουμένης φωστήρες. Hæc nobis tradidere non Apostoli modo et Prophetæ, verum etiam ii qui horum libros interpretati sunt, Ignatius, Eustathius, Athanasius, Basilius, Gregorius, Joannes, et reliqua orbis Ignatii autem testimonia adversus Hæreticum lumina1. producturus, Dial. Immutab. sic de ipso præfatur. Ἐπιδείξω δέ σοι τον πανεύφημον της εκκλησίας διδάσκαλον, καὶ τὸ έκείνου περί της θειας ένανθρωπήσεως φρόνημα, ίνα γνώς τινα περί της ληφθείσης εδόξασε φύσεως άκηκοας δε πάντως Ίγνάτιον ἐκεῖνον, δς διὰ τῆς τοῦ μεγάλου Πέτρου δεξιᾶς τῆς ἀρχιερωσύνης την χάριν έδέξατο, καὶ την ἐκκλησίαν 'Αντιογέων ίθύνας του του μαρτυρίου στέφανον άνεδήσατο. Ostendam autem tibi celeberrimum Ecclesiæ doctorem, et illius de divina incarnatione sententiam, ut cognoscas de suscepta natura quid senserit. Audivisti enim prorsus Ignatium illum qui de Petri

k Ed. Paris. 1642, tom. iii.

Bibl. Czesareze Vindob. edita a Schulz. <sup>1</sup> Eadem fere repetit Theodoretus in inter cæteras Theodoreti Epistolas, Epist. ad Monachos Euphratesiæ e cod. vol. iv. p. 1312.

dextera Pontificatus gratiam suscepit, et post administratum Ecclesiam Antiochenam martyrii coronam adeptus est. tam honorificam Auctoris mentionem fecisset, ex Epistolis ejus testimonia subjicit. Τοῦ άγιου Ἰγνατιου Ἐπισκόπου Αντιοχείας καὶ μάρτυρος ἐκ τῆς πρὸς Σμυρναίους (ita legendum, non 'Ρωμαίους) 'Επιστολής. S. Ignatii, Episcopi Antiocheni et martyris ex Epistola ad Smyrnæos. Πεπληροφορημένους αληθώς είς του Κύριου ήμων, δυτα έκ γένους Δαβίδ κατα σάρκα, υίου Θεού κατά θεότητα και δύναμιν, γεγενημένον άληθως έκ παρθένου, βεβαπτισμένον ύπὸ Ἰωάννου, ἵνα πληρωθή πᾶσα δικαιοσύνη ύπ' αὐτοῦ, ἀληθῶς ύπὸ Ποντίου Πιλάτου καὶ 'Ηρώδου τετράργου καθηλωμένον ύπερ ήμων σαρκί. Plane cumulateque persuasos de Domino nostro, qui est ex genere David secundum carnem, et filius Dei secundum divinitatem et potentiam; qui vere natus est ex virgine ut omnis ab ipso justitia impleretur; vere sub Pontio Pilato et Herode tetrarcha pro nobis in carne crusifixus. Τοῦ αὐτοῦ ἐκ τῆς αὐτῆς Έπιστολής. Ejusdem ex eadem Epistola, Τί γάρ ωφελεί, εἴπερ με έπαινεί τις, τὸν δε Κύριόν μου βλασφημεί, μη όμολογων αὐτὸν σαρκοφόρον ὁ δὲ τοῦτο λέγων τελείως αὐτὸν ἤρνηται ώς νεκροφόρον. Quid autem prodest, si quis me laudet, Dominum autem meum blasphemet, non confitens eum carnem gestare? Quod qui non profitetur, plane ipsum negat, ut cadaver circumferentem. Τοῦ αὐτοῦ ἐκ τῆς αὐτῆς Ἐπιστολῆς. Ejusdem ex eadem Epistola. Εἰ γὰρ τῷ δοκεῖν ταῦτα ἐπράγθη ὑπὸ τοῦ Κυρίου ήμων, κάγω τω δοκείν δέδεμαι τί δε και εμαυτον ἔκδοτον δέδωκα τῷ θανάτῳ, πρὸς πῦρ, πρὸς μάχαιραν, πρὸς θηρία; άλλ' ὁ έγγυς μαχαίρας, έγγυς Θεού μόνον έν τώ ονόματι Ἰησοῦ Χριστοῦ, εἰς τὸ συμπαθεῖν αὐτῷ πάντα ύπομένω αὐτοῦ με ἐνδυναμοῦντος τοῦ τελείου ἀνθρώπου, ὅν τινες άγνοοθυτες άρνοθυται. Si enim opinione tantum hæc a Domino nostro gesta sunt, ego quoque opinione vinctus sum. Cur autem et meipsum morti tradidi, ad ignem, ad gladium, ad bestias? Verum qui vicinus gladio, vicinus Deo. Solum in nomine Jesu Christi, ut passionum ejus socius fiam, omnia sustineo, ipso me corroborante, homine perfecto, quem aliqui ignorantes negant. Has tres ὁήσεις ab illo ante annos fere mille et ducentos excerptas in eadem Epistola ad Smyrnæos etiamnum legimus. Pergit B. Theodoretus. Τοῦ αὐτοῦ ἐκ τῆς

m Vid. infr. P. ii. c. ix. prope init.

προς 'Εφεσίους 'Επιστολής. Ejusdem ex Epistola ad Ephesios. 'Ο γάρ Θεὸς ήμῶν Ἰησοῦς Χριστὸς ἐκυοφορήθη ὑπὸ Μαρίας κατ' οἰκονομίαν Θεοῦ, ἐκ σπέρματος μὲν Δαβίδ, ἐκ Πνεύματος δὲ άγιου, δς ἐγεννήθη, καὶ ἐβαπτίσθη, ίνα τὸ θνητὸν ήμῶν καθαρίσθη<sup>n</sup>. Deus noster Jesus Christus in Mariæ utero gestatus est, secundum Dei dispensationem, ex semine quidem David, sed ex Spiritu Sancto: qui natus est et baptizatus, ut mortalitas nostra purgaretur. Τοῦ αὐτοῦ ἐκ τῆς αὐτῆς Ἐπιστολῆς. Ejusdem ex eadem Epistola. "Ετι οί κατ' ἄνδρα κοινη πάντες έν τη χάριτι έξ ονόματος συνέρχεσθε έν μια πίστει, καλ ένλ Ίησοῦ Χριστῷ, κατὰ σάρκα ἐκ γένους Δαβὶδ, τῷ υἰῷ τοῦ ανθρώπου, καὶ υίῶ τοῦ Θεοῦ: Siguidem singuli omnes universe in gratia nominatim convenitis in una fide et in uno Jesu Christo, secundum carnem ex genere David, filio hominis, et filio Dei. Τοῦ αὐτοῦ ἐκ τῆς αὐτῆς Ἐπιστολῆς. Ejusdem ex eadem Epistola. Είς ιατρός έστι σαρκικός και πνευματικός, γεννητὸς ἐξ ἀγεννήτου, ἐν ἀνθρώπφ Θεὸς, ἐν θανάτφ ζωή ¿ληθινή, καὶ ἐκ Maρίας καὶ ἐκ Θεοῦ, πρῶτον παθητὸς καὶ τότε ἀπαθής, Ἰησοῦς Χριστὸς ὁ Κύριος ήμῶν. Unus est medicus carnalis et spiritualis, genitus ex ingenito, in homine Deus, in morte vita vera, et ex Maria et ex Deo, primum patibilis, et tunc impatibilis, Jesus Christus Dominus noster. Et hæ tres sententiæ in eadem ad Ephesios Epistola adhuc reperiuntur. Pergit porro B. Theodoretus. Τοῦ αὐτοῦ ἐκ τῆς πρὸς Τραλλιανούς Ἐπιστολής. Ejusdem ex Epistola ad Trallianos. Κωφώθητε οὖν, ὅταν χωρὶς Ἰησοῦ Χριστοῦ ὑμῖν λαλῆ τις, τοῦ έκ γένους Δαβίδ, τοῦ έκ Μαρίας, δς άληθως έγεννήθη, έφαγέ τε καὶ ἔπιεν ἀληθῶς, ἐδιώχθη ἐπὶ Ποντίου Πιλάτου, ἐσταυρώθη καλ απέθανε, βλεπόντων των επιγείων, καλ επουρανίων, καλ καταχθονίων. Obturate aures vestras quando quispiam vobis loquitur sine Jesu Christo, qui est ex genere David, qui ex Maria, qui vere natus est, vere comedit et bibit, qui sub Pontio Pilato passus est, crucifixus et mortuus, videntibus cœlestibus, terrestribus et inferis. Hæc omnia uno loco ex tribus S. Ignatii Epistolis B. Theodoretus adversus sui temporis hæreticos excerpsit atque congessit. Idem alibi rursus, Dialog. Inconfus. p. 86.° Τοῦ άγίου Ἰγνατίου Ἐπισκόπου 'Αντιοχείας καὶ μάρτυρος έκ τῆς πρὸς Σμυρναίους 'Επιστολῆς.

De varia lectione vid. Coteler. et
 Vol. iv. 127, 8. ed. Schulz. alios ad loc.

S. Ignatii Antiocheni Episcopi et martyris ex Epistola ad Smyrnæos. Έγω γάρ καὶ μετά την ἀνάστασιν ἐν σαρκὶ αὐτὸν οίδα καὶ πιστεύω όντα καὶ ότε πρὸς τους περὶ Πέτρον ήλθεν, έφη αὐτοῖς, λάβετε, ψηλαφήσατέ με, καὶ ἴδετε ὅτι οὐκ εἰμὶ δαιμόνιον ἀσώματον καὶ εὐθὺς αὐτοῦ ήψαντο, καὶ ἐπίστευσαν. Ego enim post resurrectionem ipsum in carne scio et credo esse: et quando ad eos qui cum Petro erant venit, dixit eis, Accipite, palpate me, et videte, quia non sum dæmonium incorporeum. Et statim ipsum tetigerunt et crediderunt. αὐτοῦ ἐκ τῆς αὐτῆς Ἐπιστολῆς. Ejusdem ex eadem Epistola. Μετά δε την ανάστασιν και συνέφαιε και συνέπιεν αὐτοις, ώς σαρκικώς καὶ πνευματικώς ήνωμένος τώ Πατρί. Post resurrectionem autem una cum eis et comedit et bibit, tanquam carnaliter et spiritualiter unitus Patri. Et rursus. Dial. impatib. p. 154. Τοῦ ἀγίου Ἰγνατίου Ἐπισκόπου ἀντιοχείας καὶ μάρτυρος, ἐκ τῆς πρὸς Σμυρναίους Ἐπιστολῆς. S. Ignatii Episcopi Antiocheni et Martyris, ex Epistola ad Smyrnæos. Έυχαριστίας καὶ προσφοράς οὐκ ἀποδέχονται, διὰ τὸ μὴ ὁμολογεῖν τὴν εὐχαριστίαν σάρκα εἶναι τοῦ Σωτῆρος ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ, τὴν ὑπὲρ τῶν άμαρτιῶν ἡμῶν παθοῦσαν, ἢν χρηστότητι ό πατήρ ήγειρεν. Eucharistias et oblationes non admittunt, quod non confiteantur Eucharistiam carnem esse Salvatoris nostri Jesu Christi, quæ pro peccatis nostris passa est, quam Pater benignitate sua suscitavit.

Secundus hujus sæculi testis est Gelasius, qui circa annum 2. Gela-492 Pontifex Romanus creatus, circa 496 defunctus est. enim in fine Libri De duabus naturis in Christo jam tandem a Pontificiis agniti et recepti, Catholicorum testimonia Magistrorum subjiciens, a nostro pariter ac B. Theodoretus orditur. Ignatii Episcopi et Martyris Antiocheni ex Epistola ad Ephe-Unus medicus est, carnalis et spiritualis, factus et non factus, in homine Deus, in morte vita æterna, ex Maria et ex Deo, primum passibilis et tunc impassibilis, Dominus noster Jesus Christus. Et post pauca. Singuli, inquit, viri communiter omnes ex gratia ex nomine convenite in unam fidem, et in uno Jesu Christo, secundum carnem ex genere David, filio hominis, et filio Dei q.

Observandum autem est duos hujus ævi testes, Theodore- Duorum tum et Gelasium, non tantummodo pro seipsis loqui, sed hujus sevi testium ▶ Ib. p. 231. 9 In Bibloth. Col. V. iii. 671.

auctoritas

tenditur.

totius quinti sæculi judicium nobis repræsentare; auctoritatem scilicet Ignatianorum tunc temporis inter omnes tum Catholicos tum Hæreticos ratam et fixam fuisse. Nam ut ex Socrate et Sozomeno, Theodoreto et Leontio aliisque constat: Hæretici qui ad finem ævi quarti antiquorum Patrum consensui acquiescere recusarunt, quinto statim et sequentibus. eos Patres tanguam arbitros admiserunt, qui ante divisionem, sive exortum cujuslibet hæreseos scripserant: unde tales Catalogi, quales apud Theodoretum et Gelasium reperiuntur, confecti sunt. De qua re postea erit nobis disserendum Theodoreti latius. In his igitur Theodoreti Dialogis Orthodoxus senten-

Dialogi.

tiam promit Catholicorum, ut Eranistes Hæreticorum illius ævi. Cum autem Orthodoxus ex Scripturis copiosius disputasset, quærit Eranistes quid antiqui Ecclesiæ Doctores senserint, celebres scilicet et indubitati: negat enim se recepturum ἄνδρας ἀσήμους ἡ ἀμφιβόλους, obscuros aut ambiguos: Interrogat igitur Orthodoxus, an Athanasium, Gregorium, Ambrosium, Flavianum, Joannem Chrysostomum pro talibus habeat; admittit hos omnes, et ipsorum testimonia Eranistes; tum vero Ignatium, Irenæum, Hippolytum, et Methodium, aliosque se producturum asserit; valde cupienti mihi etiam hæc testimonia. propones, inquit Hæreticorum nomine Era-Atque ita demum prolixum satis Catalogum antiquorum Patrum texit Orthodoxus ex parte Catholicorum, et tanquam τηλαυγές πρόσωπον septem longiusculas sententias ex tribus Ignatii nostri Epistolis excerptas reliquis præponit. Adversus hæc testimonia ne hiscere quidem se potuisse fatetur Eranistes. Unde liquet et Orthodoxum et Eranistem, hoc est, tum Catholicos tum Hæreticos illius ævi, Epistolas Ignatii, quas defendimus, pro veris et indubitatis Episcopi Antiocheni scriptis habuisse.

Sexti Sæ-1. S. Ephraem Antiochenus.

Sexti sæculi primus testis S. Ephraemius ex Comite Orientis Patriarcha Theopolitanus, ut loquitur Photius, id est, Antiochenus; cui Episcopatui circa annum 526 admotus Hic enim in libro de Sacris Antiochiæ Legibus, (ut loquitur Interpres Photianus,) de articuli Græci usu adversus Severianos disputans, primo S. Scripturæ, dein SS. Patrum testimoniis utitur, et inter eos, ut fieri solebat, S. Ignatium primum nominat, Καὶ ὁ θεοφόρος δὲ Ἰγνάτιος καὶ μάρτυς, Σμυρναίοις ἐπιστέλλων, ὁμοίως κέχρηται τῷ ἄρθρφ. Etiam Ignatius, vir divinus et martyr, Epistolam ad Smyrnæos scribens, similiter articulo utitur, Photius. Biblioth, num. ccxxix. Loca quæ ex ea Epistola excerpserat S. Ephraemius, omisit Epitomator Photius; erant autem hæc ut arbitror. Δοξάζω Ἰησοῦν Χριστὸν τὸν Θεὸν, glorifico Jesum Christum Deum; et, πάντα ύπομένω, αὐτοῦ με ἐνδυναμοῦντος τοῦ τελείου ἀνθρώπου γενομένου. Omnia sustineo, ipso me fortificante qui perfectus homo factus est. Licet enim articulus τοῦ ad γινομένου potius referatur, quam ἀνθρώπου, alium tamen in hac Epistola locum, opinor, respicere non potuit. Sed et idem S. Ephraemius in Epistola ad Zenobium quendam Scholasticum et Acephalum, probavit articulos naturis Christi adhibitos non inferre divisionem unitatis, Έκ τε τῶν Εὐαγγελικῶν φωνών, καὶ ἐκ τών ᾿Αποστολικών, καὶ δὴ καὶ ἐκ τών μακαρίων πατέρων ήμων, 'Ιγνατίου του θεοφόρου, 'Ιουλίου, καὶ 'Αθανασίου και Γρηγορείων και Βασιλείου, tum ex Evangelicis, tum ex Apostolicis verbis, atque etiam ex beatis Patribus nostris, Ignatio Deifero, Julio, Athanasio, Gregoriis, et Basilio. tius ibidem.

Secundus hujus ævi testis est Gildas Badonicus ex Britan- 2. Gildas nia nostra, qui anno 564 Epistolam scripsit de excidio Britanniæ, in qua hæc habet r. "Quis vestrum, ut S. Martyr Ignatius, Antiochiæ urbis Episcopus, post admirabiles in Christo actus, ob testimonium ejus, leonum molis Romæ con-Cujus verba, cum ad passionem duceretur, fractus est? audientes, (si quando vultus vestri rubore suffusi sunt,) non solum in comparatione ejus vos non putabitis sacerdotes, sed ne mediocres quidem Christianos esse. Ait enim in Epistola quam ad Romanam Ecclesiam misit, A Syria usque Romam cum bestiis terra marique depugno, die et nocte connexus et colligatus decem leopardis, militibus, dico, ad custodiam datis, qui ex beneficiis nostris sæviores fiunt. Sed ego eorum nequitiis magis erudior; nec tamen in hoc justificatus sum. salutares bestias, que preparantur mihi! Quando venient? quando emittentur? quando eis frui licebit carnibus meis? quas ego exopto acriores parari, et invitabo ad devorationem mei, et deprecabor ne forte (ut in nonnullis fecerunt) timeant attin-

textum exhibet Pearsonus. scribit vero Gildas Ruffinianam Versionem Eusebii.

r Epist. Gildæ, apud Gale. Script. xv. p. 27. Gallandi Biblioth. xii. 211. ed. Stephenson. Lond. 1838. p. 83. Quibus omnibus accuratiorem auctoris

gere corpus meum; quinimo si cunctabuntur, ego vim faciam, ego me ingeram. Date quæso veniam; ego novi quid expediat mihi: nunc incipio esse Christi discipulus. Facessat invidia vel humani affectus, vel nequitiæ spiritualis, ut Jesum Christum merear adipisci. Ignes, cruces, bestiæ, dispersiones ossium, discerptionesque membrorum, ac totius corporis pænæ, et omnia in me unum supplicia diaboli arte quæsita compleantur, dummodo Jesum Christum merear adipisci. . . . . Christianus non mediocris sed perfectus, Sacerdos non vilis sed summus, Martyr non segnis sed præcipuus, dixit, Nunc incipio esse Christi discipulus."

3. Jovius Monachus. Tertius hujus sæculi testis est Jovius Monachus, qui adversus Severum scripsit. Is enim in Opere de Incarnatione, cujus excerpta nobis Photius tradidit, Biblioth. num. ccxxii. hæc habuit. Φησὶ γὰρ ὁ θεοφόρος Ἰγνάτιος τρία λαθεῖν τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου, τὴν παρθενίαν Μαρίας, τὴν σύλληψιν τοῦ Κυρίου, καὶ τὴν σταύρωσιν. Nam tria Divinus Ignatius sæculi hujus principem latuisse commemorat, Virginitatem Mariæ, conceptionem Domini, et crucifixionem. Quibus verbis ea quæ in Epistola ad Ephesios reperiuntur expressit.

4. Leontius Byzantinus.

Quartus ejusdem sæculi testis ad finem jam vergentis est Leontius Byzantinus, l. de Sectis Act. iii. Έγένοντο δὲ ἐν τοις χρόνοις τοις από της γεννήσεως του Χριστου μέχρι της βασιλείας Κωνσταντίνου διδάσκαλοι καλ πατέρες οίδε 'Ιγνάτιος ὁ Θεοφόρος, Εἰρηναίος, Ἰουστίνος Φιλόσοφος καὶ Μάρτυς, Κλήμης καὶ Ἱππόλυτος Ἐπίσκοποι Ῥώμης, Διονύσιος δ 'Αρεοπαγίτης, Μεθόδιος 'Επίσκοπος Πατάρων, Γρηγόριος ό Θαυματουργός, Πέτρος ὁ ᾿Αλεξανδρείας Ἐπίσκοπος καὶ Μάρ-Cæterum temporibus illis, quæ a Christi nativitate usque ad imperium Constantini numerantur, hi doctores et Patres exstiterunt, Ignatius Theophorus, Irenæus, Justinus Philosophus et Martyr, Clemens et Hippolytus Episcopi Romani, Dionysius Areopagita, Methodius Episcopus Patarensis, Gregorius Miraculorum Effector, Petrus Alexandrinus Episcopus et Martyr. Doctorem autem et patrem Ignatium Theophorum nominat propter doctrinam Apostolicam quam ejus Epistolæ continebant, quæ toties adversus Hæreticos laudabantur. Τούτους άπαντας αί μετ' αὐτούς γενόμεναι αἰρέσεις δέχονται.

<sup>\*</sup> Apud Phot. p. 622. ed. Hæschel. 

t In Galland. Biblioth. xii. 633. 1612.

omnes (inquit) sequutæ deinceps hæreses recipiunt. Proponebant igitur Ignatii Epistolas Catholici, tanquam Doctoris et Patris scripta; recipiebant Hæretici omnes post ipsum Ab omnibus igitur agnoscebantur Epistolæ, quas defendimus, tum Catholicis tum Hæreticis. Hoc adeo disertum est de sexti sæculi sententia testimonium, ut necesse non sit Joannem Rhetorem laudare, qui sub Mauritio scrip- 5. Joannes sit, Τότε καὶ Ἰγνάτιος ὁ θεσπέσιος ἐπειδή γε, ώς ἐβούλετο. τάφον τὰς τῶν θηρίων ἐσχηκώς γαστέρας ἐν τῷ τῆς Ῥώμης ἀμφιθεάτρω ". Tunc etiam Ignatius divinus, postquam, ut ipse voluit, in amphitheatro Romano, ferarum ventres pro sepulchro habuisset, etc.: licet illud, ut voluit, ad Epistolam, quam scripsit Ignatius ad Romanos, haud dubie referatur; aut Anastasium priorem, Antiochiæ Patriarcham v, libro de Rec- 6. Anastatis Veritatis dogmatibus, in Bibliotheca Collegii nostri Can-sius Antiochenus. tabrigiæ MS°, quem in exilio sub Justino scripsit; ubi libris omnibus destitutus, de Christo ex Ignatio nostro locutus est, ut potuit, cum Epistolas ad manum non haberet, μορφήν δούλου ημφιεσμένον, ໃνα λάθη Θεός ων τον ἄρχοντα τοῦ αἰωνος τούτου, forma servi indutum, ut Deus existens lateret principem hujus sæculi x.

Non longe ab initio septimi sæculi alius Anastasius Mona-Septimi chus, Sinaita, et Catholicorum et Hæreticorum ejusdem ævi 1. Anastain agnoscendo Ignatio nostro consensum innuit. Libro enim sius Monaquem 'Οδηγόν nominavity, inter testimonia quæ tunc temporis Theodosiani et Gaianitæ ex Patribus adducebant, hoc τοῦ ἁγίου Ἰγνατίου Ἐπισκόπου Αντιοχείας, S. Ignatii Episcopi Antiochiæ, habet. Ἐάσατε μιμητήν γενέσθαι τοῦ πάθους τοῦ Θεοῦ μου. Sinite me imitari passionem Dei mei, ex Epistola scilicet ad Romanos. Ejusdem sæculi secundus testis, et quidem locupletissimus, est Antiochus sub Heraclio Mona- 2. Antiochus Palæstinus, qui ad Eustathium scripsit circa annum stinus. 620. eique Homilias suas dedicavit z. Quarum exxiv., quæ

" Ex Evagrii Hist. Eccl. i. c. 16. Nunc vero constat, et Anastasium

Antiochenum, et coætaneum ejus S. Gregorium P. R. inter sincerarum Epistolarum testes jure adciri. Append. ad hoc cap.

Exstat adhuc ineditus Græcus Anastasii textus in Biblioth. Coll. Trin. Cantab. prout in tempore Pearsoni. Latinam Versionem edidit Steuartius in Auctario Canisii, Lect. Antiq. Vid. tom. i. 453. ed. Basnag.

Feditus est hic liber inter Jac. Gretseri Opera, tomo xiv. ed. Ratisbon 1734-41. Vid. P. ii. p. 97. De loco Anastasii vide ed. Jacobson. 390. not. 3.

\* Edidit Fronto Ducæus in Auctario Biblioth. Patr. Paris. 1624. Tom.i. cum Versione, quam prius vulgaverat Tilmannus. Deinde editus est in Bibl. Patr. Paris. 1644. Vid. tom. xii. p. 219.

agit de Veneratione Sacerdotibus præstanda, hæc nobis e S. Ignatio decerpta tradit. 'Ο θεοφόρος Ίγνάτιος ἐπιστέλλει, λέγων, τῷ Ἐπισκόπω προσέχετε, Ίνα καὶ ὁ Θεὸς ὑμῖν. `Αντίψυγον έγω τα ύποτασσομένω (lege των ύποτασσομένων, ne cum Tilmanno Interprete ita reddas, recreor in Episcopo qui mihi subrogatus est,) Ἐπισκόπω, πρεσβυτέροις τε καὶ διακόνοις· μετ' αὐτῶν μοι τὸ μέρος γένοιτε ἔχειν ἐν Θεῷ. Ignatius Theophorus per Epistolam dicit, Episcopo attendite, ut et Deus vobis. Anima mea pro iis qui Episcopo, presbyteris, et diaconis morem gerunt : cum illis portionem habere mihi in Deo contingat. Hæc autem in Epistola ad Polycarpum exstant, c. 6. Καὶ αὐθις, Μάρτυς μοι, ἐν ις δέδεμαι, ὅτι ἀπὸ σαρκὸς ἀνθρωπίνης οὐκ ἔγνων τὸ δὲ πνεῦμα ἐκήρυσσεν λέγον τάδε, Χωρίς τοῦ Έπισκόπου μηδέν ποιείτε. Et rursus, Testis mihi, in quo vinctus sum, quod ex carne humana non noverim: Spiritus autem prædicavit, hæc dicens, Sine Episcopo nihil facite. Quæ totidem syllabis in Epistola ad Philadelphenses leguntur, c. 7. Χρή οὖν ἄνευ τοῦ Ἐπισκόπου μηδὲν πράσσειν ήμᾶς. Oportet igitur nos nihil sinc Episcopo facere, Ex Epistola ad Trallianos, c. 2. "Οπου γάρ αν φανή Επίσκοπος, ἐκεῖ τὸ πλήθος ήτω· ώσπερ όπου αν ονομασθή Χριστος Ίησους, εκεί ή καθολική Έκκλησία ἐπισυνάγεται. Ubi enim conspicietur adesse Episcopus, ibi multitudo sit: ut ubi nominatur Christus Jesus, ibi Catholica Ecclesia cogitur, Ex Epistola ad Smyrnæos, c. 8. Oùk έξον οὖν ἐστιν χωρὶς τοῦ Ἐπισκόπου οὔτε βαδίζειν (1. βαπτίζειν ex MS° Oxoniensi) οὖτε ἀγάπην ποιείν ἀλλ' ὁ ἄν ἐκείνος δοκιμάση, τούτο καὶ τῶ Θεῶ ἀρεστόν. Non igitur licet sine Episcopo vel baptizare, vel agapen facere: sed quod ille probaverit, hoc et Deo acceptum, Ex cadem, ib. 'Ο τὸν Ἐπίσκοπον τιμών, ύπὸ τοῦ Θεοῦ τιμάται ὁ λάθρα Ἐπισκόπου τι πράσσων τῷ διαβόλφ λατρεύει. Qui Episcopum honorat, a Deo honoratur. Qui clam Episcopo aliquid facit, diabolum colit, Ex eadem, c. 9. 'Αναγκαΐον δέ έστιν ύποτάσσεσθαι, καὶ τώ πρεσβυτερίω, ώς 'Αποστόλοις 'Ιησού Χριστού, της έλπίδος ήμων, . . . κατά πάντα τρόπον πάσιν άρέσκειν ου γάρ βρωμάτων καὶ πομάτων εἰσὶν διάκονοι, ἀλλὰ Ἐκκλησίας Θεοῦ ὑπηρέται δέον οδυ έστιν αὐτοὺς φυλάσσεσθαι τὰ ἐγκλήματα ὡς πῦρ' δμοίως πάντες έντρεπέσθωσαν τούς διακόνους ώς Ίησοῦν Χριστου, καὶ του Ἐπίσκοπου ώς του πατέρα, τους δε πρεσβυτέρους ώς συνέδριον Θεού, καὶ ώς δεσμόν 'Αποστόλων' χωρίς τούτων

Έκκλησία οὐ καλεῖται. Necesse igitur est (non, Episcopo subjecti ut sint etiam presbyteri, ut et Apostoli Jesu Christo, uti pessime transtulit Tilmannus, sed) subjici etiam presbyterio, ut Apostolis Jesu Christi, qui est spes nostra . . . , omni modo omnibus placere. Non enim sunt esculentorum et poculentorum ministri, sed Ecclesiæ Dei servi. Oportet igitur eos vitare crimina perinde ac ignem. Similiter et omnes revereantur Diaconos, ut Jesum Christum, et Episcopum ut Patrem, presbyteros autem ut concilium Dei, et vinculum Apostolorum. Sine his Ecclesia non vocatur, Ex eadem a. Lacuna autem apud Antiochum facile suppletur ex Ignatio.

Circa medium hujus ævi præcipue claruit Maximus Abbas, 3. Maxi-Confessor et Martyr, qui Epistolam ad Romanos agnoscit, musAbban eamque statim ante mail lium scriptam confitetur; licet ea sententia de scriptis Ignatii a tota Ecclesia recepta ipsius sententiæ de Areopagiticis plane repugnaret, eumque ad miras angustias, et effugia tanto Viro prorsus indigna redigeret. Nunc enim Ignatium Martyrem facit ante Domitianum: quod si verum esset, objectio Dionysianis facta prorsus evanesceret. Sed cum omnes scirent eum sub Trajano Martyrium subiisse, agnosceretque ipse scriptas fuisse sub Onesimo Timothei successore, cum Dionysiana Timotheo dedicata sint; respondit, ut potuit, primo, verba Ignatii non fuisse ab ipso Dionysio scripta, sed ab aliquo studioso postea inserta; secundo, quia hoc gratis dictum esse videatur, verba illa, Amor meus crucifixus est, sæpius fuisse ab Ignatio tum in sermone tum in scriptis usurpata hariolatur, Dionysiumque non ad has Epistolas sed ad alia scripta respexisse, et rationem qualem qualem addit. Τεκμήριον δὲ τὸ μὴ προσκεῖσθαι, Γράφει δέ τισι, τουτέσι 'Ρωμαίοις, άλλ' άπλώς, Γράφει δὲ καὶ ὁ θεῖος Ίγνάτιος. Hujus rei indicium esse, quod apud Dionysium non addantur illi ad quos scribit Ignatius, scilicet Romani; sed simpliciter dictum sit, Scribit autem divinus Ignatius. Aperte igitur testatur Maximus, etiam cum ea confessione nimium premeretur, S. Ignatium Epistolas quas habemus sub Onesimo scripsisse, et verba illa, Amor meus crucifixus est, in Epistola ad Romanos genuina fuisse scripta. Idem in Locis Communibus hac ex Ignatio excerpit. Τέλειοι ὄντες τέλεια

Imo, ex Epist. ad Trallenses, c. 2. b Maximi Locos Communes inter Vid. Append. ad hoc Caput. cætera ejusdem Opera edidit, post

φρονείτε, θέλουσιν γαρ ύμιν εὐ πράττειν, Θεὸς ἔτοιμος εἰς τὸ παρέχειν. Qui perfecti estis perfecta sapite: volentibus enim vobis bene agere Deus paratus est præbere, ex Epistola ad Smyrnæos.

4. Theodorus Presbyter.

Huic adjungo Theodorum Presbyterum, Photio in primo Codice Bibliothecæ suæ memoratum, quoniam eum fuisse Theodorum Raithu Maximi synchronum suspicor: qui Librum singularem ex professo composuit, quo ostendere conatus est, licet infeliciter sine dubio, ut et Maximus, germanum esse S. Dionysii Areopagitæ opus, et Argumentis in contrarium allatis prout potuit respondit, quorum unum, teste Photio, hoc erat. Πῶς μέμνηται τῆς τοῦ θεοφόρου Ἰγνατίου Ἐπιστολῆς ή βίβλος; δ μεν γάρ Διονύσιος τοις των Αποστόλων ενήκμασε χρόνοις, Ίγνάτιος δὲ ἐπὶ Τραϊανοῦ τὸν διὰ μαρτυρίου ἤθλησεν άγωνα, δς καὶ πρὸ βραχὺ τῆς τελευτῆς ταύτην Ἐπιστολήν, ής ή βίβλος μνημονεύει, γράφει. Quomodo Divini Ignatii Epistolam Liber ille citat? Dionysius enim Apostolorum temporibus floruit, Ignatius autem sub Trajano Martyrii certamen certavit, et paulo ante mortem hanc Epistolam, quam liber ille citat, conscripsit.

Horum testium controversia tune temporis agitata.

Hæc autem e Maximo et Theodoro deprompta non sunt utilitas, ex duorum tantum hominum nuda testimonia, sed ejusdem sæculi communia suffragia. Cum enim priori ævo Hæretici auctoritatem Dionysii urgerent, quæ quidem nunc a Catholicis rejiceretur, nunc reciperetur: hoc demum sæculo inter ipsos Catholicos acriter disputatum est, an ea Opera essent ipsi Areopagitæ tribuenda? Qui negabant, hoc inter alia argumento utebantur; Auctorem Libri de Divinis nominibus citasse Epistolam Ignatii ad Romanos, hanc autem Epistolam sub Trajano paulo ante mortem Martyris scriptam fuisse: eum igitur qui hanc citavit non fuisse Areopagitam qui cum Apostolis vixit et sub Domitiano mortuus est. Qui asserebant, fatebantur Ignatii Epistolam paulo ante mortem ad Romanos scriptam fuisse, et ad incitas redacti, mira effugia comminiscebantur. Omnes igitur Catholici, tum qui Dionysium rejiciebant, tum qui recipiebant, Ignatii nostri Epistolas ut indubitatas agnoscebant.

> alios, Fr. Combefis. Paris. 1675. Vid. tom. ii. Serm. ii. p. 534. Ignatii Epistolam ad Trall. citat Maximus, ibid. Serm. xliii. p. 638. Ubi verba Opp. i. 613. ed, Corderii.

Epistolæ Interpolatæ propius respondent. Locus e Maximi Scholiis, quem citat Pearsonus, exstat in Dionys.

Octavi sæculi primus testis est Joannes Damascenus, qui Sæculi circa annum 740 in Syria floruit. Hic autem cum SS. Pa- octavi. trum insignes sententias in libros Parallelorum congessit, mascen. complures ex Ignatio nostro transcripsit<sup>c</sup>. Cardinalis Caraffa Codicem Græcum Jacobo Billio communicavit, quem ille in hunc modum transtulit, l. i. c. 9. Volentibus nobis bene agere, Deus ad largiendum promptus est, ex Epistola ad Smyrnæos, c. 11. c. 18. Pace nihil est præstantius, in qua bellum omne aboletur, ex Epistola ad Ephesios, l. ii. c. 13. c. 15. Facite omnes ut Episcopum sequamini, quemadmodum Christus Patrem; presbyterorum chorum, ut Apostolos; Diaconos autem vereamini non secus ac Dei mandatum. Nemo quicquam eorum quæ ad Ecclesiam attinent citra Episcopi auctoritatem faciat. Ea firma Eucharistia esse censeatur. que ab Episcopis fit. Ubi Episcopus apparuerit, illic vulgus sit: quemadmodum ubi est Christus, illic etiam Catholica Ecclesia est. Citra Episcopum nec baptizare, nec synaxin facere licet: sed quod ille probaverit, hoc Deo quoque gratum est. Qui Episcopum honore afficit, is a Deo honoratur. clam Episcopo aliquid facit, hic diaboli cultor est, Ex Epistola ad Smyrnæos, c. 8, 9. Ibidem, Omnes perfer, ut te quoque Christus: omnibus in caritate hære. Precibus sine ulla intermissione stude. Probos discipulos si amaveris, nihil gratiæ tibi habendum erit. Itaque in hoc potius incumbe ut morum facilitate atque clementia contumaces subjicias. Non omne vulnus eodem emplastro curandum est. Febrium accessiones perfusionibus seda. Propterea carne simul et spiritu constas, ut quæ oculis tibi subjiciuntur corrigas; quæ autem aspectum tuum fugiunt petas ut tibi detegantur, quo nihil omnino prætermittas, Ex Epistola ad Polycarpum, c. 1, 2. c. 35. Cum in rebus divinis firmus ac robustus fuero tum vehementius timeam oportet, absque iis caveam qui me incassum inflant. Qui enim me laudant flagro me afficiunt, Ex Epistola ad Trallianos, c. 4. l. iii. c. 30. Mansuetudine opus habeo, per quam princeps hujus sæculi diabolus evertitur, Ex eadem, ib. c. 94. Nemo vestrum adversus proximum quicquam habeat. Ne occasionem gentibus detis, ne paucorum

<sup>\*</sup> De testimonio Joannis Damasceni paullo diversa ratio incunda est, ex quo Libros Parallelorum multo accu-

stultorum culpa fiat ut multitudo sancta ac divina quadam virtute prædita maledictis impetatur, Ex eadem, c. 8.

2. Antonius, Damasceni discipulus.

Huic adjungo Antonium Damasceni, ut videtur, discipulum, qui in Melissa nostrum crebro citat. Οὐδέν ἐστιν ἄμεινον είρήνης, εν ή πας ό πόλεμος καταλυέται. Nihil est pace melius, qua omne bellum dirimitur, Ex Epistola ad Ephesios, c. 13. Εἴ τις δύναται ἐν άγνεία μένειν εἰς τιμὴν τῆς σαρκὸς τοῦ Κυρίου, ἐν ἀκαυχησία μενέτω, καὶ ἐὰν γνωσθή πλέον τοῦ Έπισκόπου, έφθαρται πρέπει δε τοῖς γαμοῦσι καὶ ταῖς γαμουμέναις μετά γνώμης τοῦ Ἐπισκόπου τὴν Ένωσιν ποιεῖσθαι, ἵνα ό γάμος ή κατὰ Θεὸν, καὶ μὴ κατ' [αἰσχρὰν] ἐπιθυμίαν. Si quis in castitate manere potest ad honorem carnis Domini, sine jactantia pergat. Et si videri vult plus Episcopo d, corruptus est. Decet autem ducentes et ductas cum sententia Episcopi unionem facere, ut nuptiæ fiant secundum Dominum, et non secundum [turpem] cupiditatem, Ex Epistola ad Polycarpum, c. 5.  $\Sigma \tau \hat{\eta} \kappa \epsilon$ ώς ἄκμων τυπτόμενος μεγάλου ἀθλητοῦ ἐστι δέρεσθαι καὶ νικαν μάλιστα δὲ ἔνεκεν Θεοῦ πάντα ἡμας ὑπομενειν δεῖ, ἵνα καὶ αὐτὸς ἡμᾶς ὑπομείνη. Stato quasi incus dum cæderis: generosi est athletæ cædi et vincere: maxime propter Deum nobis omnia patienda sunt, ut ipse nos patiatur, Ex eadem, c. 3. Μακροθυμεῖτε μετ' άλλήλων εν πραύτητι, ώς ὁ Θεὸς μεθ' ήμῶν διά παντός. Patienter alii alios cum mansuetudine patimini, ut nos semper Deus, Ex eadem, c.6. Χρήζω πραΰτητος ἐν ἡ καταλύεται ὁ ἄρχων τοῦ αἰῶνος τούτου [διάβολος.] Clementia egeo, qua evertitur princeps hujus sæculi [diabolus.] Ex Epistola ad Trallianos, c. 4. Οἱ δοῦλοι μὴ ἐράτωσαν ἀπὸ κοινοῦ ἐλευθεροῦσθαι, άλλ' είς δόξαν Θεοῦ πλέον δουλευέτωσαν, ίνα κρείττονος έλευθερίας ἀπὸ Θεοῦ τύχωσιν. Servi non desiderent a communi liberi fieri; sed in gloriam Dei plus serviant, ut meliori libertate a Deo potiantur, Ex Epistola ad Polycarpum, c. 4. Σπουδάσατε μη άντιτάσσεσθαι τω Ἐπισκόπω, ίνα ήτε Θεω ύποτασσόμενοι, καὶ ὅσον βλέπετε σιγώντα τὸν Ἐπίσκοπον πλέον αὐτὸν φοβεῖσθε, πάντα γὰρ ον πέμπει ὁ οἰκοδεσπότης εἰς ἰδίαν

d Ita Vetus Versio Latina. Unde Wakius, And if he thinks that he knows more than his Bishop, satis indocte. Var. Lect. πλην τοῦ Ἐπισκόπου, quam confirmare videtur Interpres Syriacus, recepit Petermannus. De sæculo, quo scripsit Antonius Melissa, dubitari potest. Locum assignat Ca-

veus circa A.D. 1140; "Theophylacto, quem citat," ait, "certe posterior." Edidit Antonium primus Conr. Gesner. in Bibl. Patr. Tigurina. 1546. Deinde edita sunt quædam ejusdem admista cum Stobæo, Francofurti, 1581.

οἰκονομίαν, οὕτως δεῖ ἡμᾶς αὐτὸν δέχεσθαι ὡς αὐτὸν τὸν πέμποντα· τὸν οὖν Ἐπίσκοπον ὡς αὐτὸν τὸν Κύριον δεῖ προβλέπειν. Date operam ne resistatis Episcopo, ut sitis Deo subjecti: et quo magis tacitum videritis Episcopum, tanto magis eum metuite. Quemcunque enim mittit paterfamilias ut rei domesticæ præsit, sic decet nos excipere ut ipsum qui mittit. Episcopum igitur tanquam Dominum ipsum oportet suspicere, Ex Epistola ad Ephesios, c. 5, 6. Πάντας βάσταζε ὅς σε ὁ Κύριος, πάντων ἀνέχου ἐν ἀγάπη· αἰτοῦ σύνεσιν πλείονα ἡς ἔχεις. πάντων τὰς νόσους βάσταζε· ὅπου γὰρ πλείων κόπος, πολὺ τὸ κέρδος. Omnes ferto, ut te Dominus: omnes sustine in charitate. Postula prudentiam majorem ea quam habes. Omnium morbos porta: ubi enim plus laboris, ibi lucri multum, Ex Epistola ad Polycarpum, c. 1°.

Nono sæculo assigno Andream Hierosolymitanum, Creten- Noni sæsium Archiepiscopum, qui Homilia in Nativitatem B. Virginis <sup>culi.</sup> 1. Andreas secunda apud Oxonienses MS. f hæc habet, "Ως φησί που ἄγιος <sup>Cretensis.</sup> ἀνὴρ, Ἰγνάτιος ὄνομα αὐτῷ, Καὶ ἔλαθε τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τόκος αὐτῆς, ὁμοίως καὶ ὁ θάνατος τοῦ Χριστοῦ, τρία μυστήρια φρικτὰ, ἄτινα ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη. Ut ait sanctus Vir, cui nomen Ignatius. Principem hujus sæculi latuit virginitas Mariæ, et partus ejus, similiter et mors Christi, tria tremenda mysteria, quæ in silentio Dei facta sunt. Ex Epistola ad Ephesios.

Freculphus Lexoviensis, qui circa A.C. DCCXL. scripsit, 2. Freculomnia quæ a S. Hieronymo de Epistolis S. Ignatii in Catalogo scripta sunt in Historiam suam transtulit, et tacito ejus nomine pro suis haberi voluit. Michael Syngelus, qui ali-3. Michael quando destinabatur Patriarcha Constantinopolitanus, et Nicephori successor, in Encomio Dionysii Areopagitæ, ad illa verba, Γράφει δὲ ὁ θεῖος Ἰγνάτιος, 'Ο ἐμὸς ἔρως ἐσταύρωται, scribit autem divinus Ignatius, Amor meus crucifixus est, hæc habet: Τοῦτο γὰρ τὸ ῥητὸν ὁ Θεοφόρος Ἰγνάτιος, μέλλων ἐν

e Inter testes sæculi octavi adnumerandus est fortasse Ven. Beda, Damascens prior; qui, in Commentario in Apocalypsin, c. xviii. "Nam et beatus Ignatius fertur dixisse passurus, Frumentum Dei sum; bestiarum dentibus molar, ut panis mundus efficiar." Quem tamen consulto omittere potuit Pearsonus, quod Beda hæc verba ex Hieronymo, non ex ipsa Ignatii Epistola, exscripsisse videtur. Quæ vero

ex Martyrologio, Bedæ nomine quondam edito, exhibet Curetonus, pp. 186, 7. ea non Bedæ esse, sed recentioris et insulsi sarcinatoris, Simeone Metaphraste junioris, Henschenius olim vidit, et jamdiu nota res est.

Metaphraste junioris, Henschenius olim vidit, et jamdiu nota res est. Vid. infr. Vind. Ign. Part II. c. xii.

Cod. MS. Bodl. F. 11. n. 2500, fol. 12. col. 1. Claruit Andreas, judice Caveo, sæculo septimo jam medio. De varietate lectionis vid. Præfat. nostr.

'Ρώμη μαρτυρικώς άθλήσειν, καὶ τοῖς λέουσι βορά κατά τὴν τοῦ τυράννου Τραϊανοῦ πρόσταξιν παραβληθήσεσθαι, περί τὸ της αυτού τυραννείας έννατον έτος κατά των εύσεβεστάτων Χριστιανών διωγμόν έγείραντος, 'Ρωμαίοις έπιστέλλων γέγραφεν. Hanc enim sententiam Deifer Ignatius, cum jam Romæ martyrium subiturus, et tanquam esca leonibus projiciendus esset, secundum Trajani tyranni decretum, qui circa annum tyrannidis suæ nonum adversus piissimos Christianos persecutionem excitaverat, in Epistola ad Romanos scripsit. Ita ille quidem simul et Ignatium et Dionysium defendens, quem, ut Ignatii Epistolam videret, non ante finem imperii Trajani 4. Photius obiisse vult. E contra Photius eodem sæculo, dum argumenta repetit quibus Theodorus Presbyter respondit, interque ea illud de Ignatii Epistola ad Romanos paulo ante martyrium scripta, simul et defensionem Dionysii infirmam esse indicat, et Epistolam eam ab ipso Ignatio paulo ante martyrium scriptam fuisse confirmat, Codice primo. Idemque Codice ccxxviii. [p. 246. ed. Bekk.], dum Patriarchæ Ephraemii sententiam suis verbis recitat, ὅπερ οὖν εἴρηται κατὰ τὸ τρίτον κεφάλαιον ἔκ τε τῶν Εὐαγγελικῶν φωνῶν, καὶ ἐκ τῶν 'Αποστολικών, και δή και έκ των μακαρίων πατέρων ήμων, 'Ιγνατίου τοῦ Θεοφόρου, καὶ Ίουλίου, καὶ 'Αθανασίου, καὶ Γρηγορείων, και Βασιλείου, διελέγχει τους δυσσεβείς ώς ή των ἄρθρων χρήσις (πάντες γάρ οὖτοι τούτοις ἐχρήσαντο) οὐδεμίαν τομήν ή διαίρεσιν ἐπινοεῖ τῆς ἐνώσεως. Quod igitur tertio capite dictum tum ex scriptis Evangelicis Apostolicisque, tum ex beatis Patribus nostris, Ignatio Deifero, Julio, Athanasio, Gregoriis et Basilio, convincit impios, quod articulorum usus, (omnes enim hi illis usi sunt) nullam sectionem aut divisionem unitatis subindicat, satis ostendit se Epistolas illas Ignatii pro veris et genuinis habuisse.

Decimi seculi. Simeon Logothetes, sive Metaphrastes, Undecimi.

Sub initio decimi sæculi Simeon ὁ Λογοθέτης, qui dictus est Metaphrastes, martyrium S. Ignatii longa Oratione exornavit, Epistolam ad Romanos eidem intexuit, Irenæi etiam et Polycarpi testimonia protulit.

Undecimo sæculo assignandum puto Auctorem Locorum Communium MSS. in Bibliotheca Oxoniensi, qui sententiam illam, τέλειοι ὄντες τέλεια φρονεῖτε, ex Epistola ad Smyrnæos citat<sup>g</sup>. Circa medium hujus sæculi Gervinus Abbas inter

<sup>8</sup> Cod. Bodl. Barocc. 143. fol. 60, 2. γὰρ ὁμῖν εὖ πράττειν Θεὸς ἔτοιμος εἰς τὸ Τέλειοι ὅντες τέλεια φρονεῖτε θέλουσιν παρέχειν.

xxxvi. volumina in Bibliotheca Abbatiæ Centulensis primo loco ponendas curavit "Epistolas Ignatii," ut ostendit Chronici Centulensis Auctor lib. iv. cap. 32.

Duodecimo sæculo vixit Honorius Augustodunensis, qui in Duodelib. de Luminaribus Ecclesiæ, c. 16. hæc habet, "Ignatius cimi. Honorius Antiochenæ Ecclesiæ post Petrum Apostolum tertius Epi-Augustoscopus scripsit Ecclesiæ Ephesiorum Epistolam, alteram ad Magnesianos, tertiam ad Trallenses, quartam ad Romanos, deinde ad Philadelphios, et Smyrnæos. Hic passus est sub Trajano."

Sub initio Decimi tertii sæculi Nicetas Choniates eadem Decimi protulit in Thesauroh, quæ antea sub Anastasii Sinaitæ tertii. nomine produximus. Georgius autem Pachymeres ad Diony-Choniates. sium Areopagitam<sup>i</sup>, Φέρει γοῦν τὸν Σολομῶνα μάρτυρα, καὶ τὸν Pachyme-Epistolæ igitur ad Romanos auctorem, res. μέγαν Ἰγνάτιον. quem citat Dionysius, "Magnum Ignatium" appellat. Rober- Robertus tus autem Lincolniensis Episcopus, Vir sui temporis doc-teste. tissimus, Commentariorum in Dionysii Ecclesiasticam Hierarchiam cap. 3. hæc ex Epistola ad Smyrnæos profert, "Est enim Eucharistia, secundum Beatum Ignatium, caro Salvatoris nostri Jesu Christi pro peccatis nostris passa, quam benignitate Pater resuscitavit." Et ad librum de Divinis nominibus, cap. 4. tradit "Ignatium ita vehementer dilexisse, quod optavit etiam tradi malis punitionibus diaboli, ut ipso frueretur." Ex epistola ad Romanosk, c. 5.

Decimi quarti sæculi testis est Nicephorus Callistus, qui ex Decimi Veteribus Ecclesiasticæ Historiæ scriptoribus plurima congessit, omnia quæ ab Eusebio de Ignatii Epistolis scripta rus Callistus. Sunt in Historiam suam transtulit, lib. iii. cap. 19. Auctor Memorialis Historiarum, Libri in Bibliotheca Cantabrigiensi Memorialis Historiarum, Libri in Scientia tam profundus toriar. Memorialis Historiarum, Libri in Scientia tam profundus toriar. adducit quasi pro auctoritate, de B. Ignatio dicens in lib. de Divinis Nominibus, Amor meus crucifixus est." Idem etiam adducit loca S. Polycarpi et S. Irenæi, verbaque etiam ex Epistola ad Romanos ab Eusebio transcripta. Macarius Chrysocephalus inter Codices Barocianos Oxonii MS. in Chrysocephalus.

in Eccl. Hierarch. exstat in Coll. Lincoln. Oxon. MSS. 67. [Novi Catalog. 101.] Locus prior quem Pearsonus citat, fol. 105, 6. Alter mini quærenti nondum obvism est.

<sup>&</sup>lt;sup>h</sup> Cod. Bodl. Roe. 268, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paraphrasis ejus in Dionys. edita Paris. 1561, deinde inter Opera Dionysii.

<sup>\*</sup> Commentarius Roberti Grosseteste

magna Alphabeto, sive Catena quam in ea Lucæ quæ non sunt in Matthæo scripsit, apposito nomine Ignatii hæc inseruit, εγεννήθη γάρ καὶ εβαπτίσθη ίνα τὸ θνητὸν ήμῶν καθα- $\rho \iota \sigma \theta \hat{\eta}$ , natus enim et baptizatus ut mortale nostrum purifi-Gul. Wode caretur. Guilielmus Wodeford Anglus, ex Academia Oxoniensi Theologiæ Doctor, contra Trialogum Wiclefi hæc Ignatii laudat. "Considerate qualiter Anthropomorphi a communione et oratione sanctorum recedunt, propterea quod non habent confiteri Eucharistiam carnem esse Salvatoris," ex Epistola ad Ephesios m. Denique Joannes Tyssington etiam Anglus, in Confessione contra Wiclefum, in Bibliotheca Usseriana MS. "Considerate qualiter Anthropomorphi i.e. illi hæretici contrarii sententiæ Dei, a communione et oratione sanctorum recedunt, propter non confiteri Eucharistiam carnem esse Salvatoris quam Pater pro sua benignitate resus-Contradicentes huic dono, perscrutantes moriuntur. Decens est a talibus recedere, et nec communiter nec seorsim

Jo. Tys-

sington.

ford.

Auctor Arabicus, incerti sæculi. Jacobita.

Præter hæc Veterum testimonia suo quæque sæculo assignata, aut ex Græcis aut Latinis scriptoribus producta, est et aliud ex Arabico depromptum; cujus cum nec Auctor satis certo, nec ætas mihi hactenus innotuit, illud postremo loco adjungendum putavi, quemadmodum a viro docto Bernardo Oxoniensi e Codice MS. D. Thevenoti, qui numero octavus est in Catalogo Verlanii, exscriptum, mihique communicatum est. Ita igitur Ibn Zorha Jacobita, (si bene meminit Amicus noster,) libri sui adversus Eutychen cap. quarto. Dicit Ignatius Patriarcha Antiochensis tertius a Petro Apostolo in Epistola sua ad Smyrnenses, dicit, (inquam) Et vos etiam estote persuasi in Domino nostro Jesu Christo, qui ex semine Davidis prophetæ quoad corpus, at filius Dei in veritate eius. natus ex Maria Virgine, et baptizatus a Joanne, et crucifixus propter nos sub præfectura Pontii Pilati: Et dicit etiam in Epistola sua ad Antiochenses, Qui credit nunc in Christo, et non in oblatione sua (esse eum) filium Dei creatoris mundi, dicetque quod est illic filius alius, et substituet eum loco eius de

cum eis loqui," ex eodem loco n.

Inter Cod. Baroc. no. 211. fol. 96.
 Notandum quod Macarius Theodoreti lectionem, το θνητον, sequitur. Servavit hic Scriptor Fragmenta quædam Clementis Alex.

m Imo, ex Epist. ad Smyrn. c. 7. <sup>n</sup> Confessio Joannis Tyssington exstat, immista cum scriptis Wiclefi et Wodefordi, non semel in Bibl. Bodl. Vid. Append. ad hoc cap.

quo vaticinati sunt prophetæ, quemque prædicarunt discipuli, palatium est Diaboli. Ex quibus duobus locis apparet Jacobitam illum istam Ignatii editionem habuisse quam nos ex Mediceo Codice habemus. Citat quidem Epistolam ad Antiochenos, quæ inter spurias fuit: verba autem priora ex Epistola ad Smyrnæos non interpolata, sed genuina prorsus sunt deprompta. Neque enim ea habet quæ ab interpolatore sunt inserta, τὸν πρωτότοκον πάσης κτίσεως, τὸν Θεὸν λόγον, τὸν μονογενῆ νίόν. Usus igitur est Jacobita ille Editione tertia, qua genuinæ et hactenus integræ Ignatii Epistolæ continebantur cum aliquot etiam fictis, qualem Damascenus et Antonius usurpabant; adeoque testatur, Epistolas Ignatii genuinas non tantum a Græcis et Latinis, sed etiam ab Arabibus, non tantum Catholicis, sed et Hæreticis receptas fuisse.

## APPENDIX AD CAP. II.

HUJUSCE Capitis materiam ita fideliter instruxit et disposuit Pearsonus, ita diligenter, ex Scriptoribus etiam adhuc ineditis, testimonia arcessivit, ut vix unum et alterum sit, quod ex recentiorum Criticorum industria prolatum, et ex monumentis Patrum, hactenus publici juris factis, adjiciendum restat, quo ad externi argumenti summam perducamur. Neque id nobis in animo est, ut lyræ absolutissimæ, et mirum quendam omnium modulorum consensum concentumque spiranti, chordam novam adnectere conemur; sed, quod possumus, aliorum Virorum Doctorum opera adjuti, nonnulla veterum Scriptorum loca magis emendata, et testimoniorum seriem certe aliquanto locupletiorem exhibere. Quod scilicet, si hodiernam copiam nactus esset, ipse longe melius fecisset Pearsonus.

Sunt tamen, et fuerunt, Viri Docti, qui totam fere hanc partem laboris Pearsoniani supervacuam pronunciant, et Ignatium etiam hac testimoniorum copia inopiorem. est Basnagius, qui in Annalibus suis Politico-Ecclesiasticis hanc edidit sententiam: "Si verum volumus, ingens testimoniorum strues ad eruditionem Vindicis declarandam facere potest, ad probandum non potest; cum testimonia Auctorum. qui post tertium floruere sæculum, prioribus innitantur, nec plus sit in eo suffragio virium, quam in Polycarpi, Irenæi, Origenis, Eusebii. Potuisset ergo celeberrimus Vindiciarum Auctor et sibi et lectoribus tanti laboris exhauriendi dare immunitatem c." Hanc sententiam sibi "justam" videri profitetur doctissimus Curetonus b. Paullo longius progressus est Vir literatus nescio quis in margine exemplaris Vindiciarum, quod olim fuit Thomæ Barlovii, Episc. Lincolniensis c:

Vol. ii. p. 20.Corp. Ignat. p. lxvi.

c In Bibl. Bodl. B. 9, 17.

"Sæculo quarto," ait, "primum Ignatii Epistolæ confictæ sunt, vel divulgatæ et orbi notæ: quod Dallæus ultro agnoscit. Testimonia ideo Dionysii, Eusebii, aliorumque sequentium, sunt ἀπροσδιόνυσα." Restat igitur, hoc judice, nemo; nisi forte postea, aliqua conscientia motus, admittere voluerit Polycarpum, Irenæum, et Origenem.

Ita certe tota quæstio facili negotio conficitur. At mihi, fateor, videtur nonnihil mirandum, tot Viros Doctissimos genus hoc argumenti quo vitio laboret non vidisse. Est enim pura puta petitio principii. Ut enim concedamus id fieri potuisse ut Eusebius a fraudatore se decipi sit passus; ut concedamus, quod volunt, nihil certi proferre Polycarpum, Irenæum, Origenem; nam Pseudo-Dionysium nihil moror: at vero eadem larva delusos fuisse Athanasium, Chrysostomum, Hieronymum, Theodoretum, Gelasium, quis non videt esse ab omni colore veri alienum? Sunt enim hi omnes Viri magni in Ecclesia nominis, doctrina rerum civilium et sacrarum non mediocriter instructi, quibus nihil fictum aut fucatum jucundum fuisse audivimus. Num hi omnes adeo crasso ingenio nati, ut nihil de tam immani fraude cuiquam suboleret? adeo pronæ omnes in Eusebium fidei, ut quicquid illi placuisset impensis animis amplecterentur? Præcipue Græci Patres, nonne ex nota Græcæ linguæ indole, et genere orationis diversis temporibus diverso, judicare potuissent, an scripta Ignatii nomen præferentia Eusebii tempore, an ducentis ante annis, lucubrata essent? Inter mortem cel. Francisci de Sales et ortum Francisci Fenelon, eloquentissimi Archiep. Cameracensis, anni vix triginta effluxerant: ecquis vero Gallicanæ linguæ paullo studiosior alterius cum altero stylum sermonis confunderet? Certe, quod a poeta nostrate dictum jam in proverbium abiit, aliud est fictoris calamus, aliud scriptorisd; et sorices, sive mures opici, id genus, semper suo se indicio produnt.

Quinetiam ea iniquissima est argumentandi ratio, quæ nescio quo auctore a Viris Doctissimis in quæstiones Ecclesiasticas inducta est, quod Scriptores ante Constantinum fide aliqua, cæteros nulla, dignos arbitrantur. Quasi Veritas orbem terrarum reliquisset sæculo quarto ineunte, aut Basilio, Gregoriis, Ambrosio, Augustino deneganda sit auctoritas.

<sup>4</sup> Pope, "Pens can forge, that cannot write."

quam Tertulliano, vel Origeni, vel etiam Cypriano largiamur. Præterea quid senserint doctores Ecclesiæ in secundo aut tertio sæculo, quorum ex persecutione postea flagrante monumenta exstant paucissima, Scriptores sæculi quarti et quinti fidissimi sunt testes.

Quod ad Testimonia sequioris avi attinet, illorum in numero sunt nomina complurium Scriptorum pro saculi sui ingenio spectabilium; unde satis constat Ignatii Epistolas nunquam ex doctrina cathedra exsulasse, aut oblivioni fuisse traditas. Quod si hæc catenata series Testium ab ulla parte defuisset, ecquis dubitet quin cuniculis in contrarium actis ad-subruendum sancti Martyris refugium iretur, "periisse," seil. "ejus per tot sæcula memoriam: Græca exemplaria Athanasii, Eusebii, Theodoreti, quæ nemo tot lustris labentibus laudaverat, corrupta: Hieronymum non meliore fato usum: Rufinum, hominem sublestæ fidei, historiam de Epistolis Ignatianis excogitasse, quam postea Græculus esuriens in Eusebii textum infersisset?" Etenim si licentia conjecturæ contra apertissima ex scriptis testimonia uti fas est, sexcentas hujusmodi fabulas, sicut Fannius nostras versiculos, possumus vel indies nectere.

Quare, quoniam non res ludicra sed vera agitur, in hac Testimoniorum serie usque ad renascentes Literas, quam Pearsonus adeo feliciter elaboravit, lacunas sane paucas liceat adimplere, ut Ignatii Advocato consummatissimo partes secundas, quas suscepimus, feramus, et lectori totius causæ pro Martyre Theophoro dicendæ conspectus pateat:

Imprimis, locum Origenis ex Homilia VI. in S. Lucam, Græco textu in schedis doctissimi Grabii servato, Latino a Pearsono adlato adjungimus:

Καλῶς ἐν μιᾳ τῶν μάρτυρός τινος ἐπιστολῶν γέγραπται τὸν Ἰγνάτιον λέγω, τὸν μετὰ τὸν μακάριον Πέτρον τῆς ᾿Αντιοχείας δεύτερον ἐπίσκοπον, τὸν ἐν τῷ διωγμῷ ἐν Ὑρώμη θηρίοις μαχησάμενον Καὶ ἔλαθε τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἡ παρθενία Μαρίας. Εχ Ερίες ad Ερh. cap. 19.

Deinde, testimonio Eusebii in Hist. Ecclesiastica adjungendus est locus ex ejusdem Quæstionibus ad Stephanum, quas edidit nuper doctissimus Card. Angelus Maius, Script. Vett. Nov. Collect. tom. i. p. 3. Romæ, 1825:

Φησὶ δέ που ὁ ἄγιος ἀνὴρ, Ἰγνάτιος ὄνομα αὐτῷ, τῆς ᾿Αυτιοχέων ἐκκλησίας δεύτερος γεγονώς μετὰ τους ἀποστόλους ἐπίσ

σκοπος, ώς ἄρα τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἔλαθεν ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ἡ τοῦ Σωτῆρος ἐξ αὐτῆς γένεσις· λέγει δὲ οὕτως· Καὶ ἔλαθε τὸν ἄρχοντα τοῦ αἰῶνος τούτου ἡ παρθενία Μαρίας, καὶ ὁ τοκετὸς αὐτῆς, ὁμοίως καὶ ὁ θάνατος τοῦ Χριστοῦ· τρία μυστήρια κραυγῆς, ἄτινα ἐν ἡσυχία Θεοῦ ἐπράχθη.

Inter testimonia quinti sæculi adnumeranda est Synodus Orientalis, circ. A.D. 435, cujus nomine Epistolam Proclo Constantinopolitano scripsit Joannes Episc. Antiochensis, prout ex Facundo Hermianensi discimus, lib. viii. cap. 1, Theodori Mopsuestiensis causam sustinens. Ex hac Epistola patet Ignatii scripta tunc temporis satis nota exstitisse inter Antiochenses suos: "Etenim," aiunt, "apud magnum Martyrem Ignatium, qui secundus post Petrum Apostolorum primum Antiochenæ sedis ordinavit Ecclesiam, et apud beatissimum Eustathium, qui Sanctorum Patrum, qui apud Nicæam congregati sunt, primus exsistens, fidem orthodoxam confirmavit, et apud sanctissimum et beatissimum Athanasium, qui millia millium certaminum pro evangelicis dogmatibus passus est; ad hæc et apud Basilium et utrumque Gregorium, qui ejusdem sententiæ fuerunt, et apud beatissimum Flavianum, Diodorum, et Joannem [Chrysostomum,] qui clara luminaria Orientis fuerunt totius: rursus autem et apud beatissimum Ambrosium, qui omnes partes Hesperias illustravit, et apud beatissimum Amphilochium, probatissimum doctorem; necnon et apud beatum Atticum, tuum patrem, et apud alios decem millia, ut non singulos percurramus;--consona decerptis his capitulis invenimus: quibus anathematizatis necesse est et ea quæ a prædictis Patribus sunt dicta complecti."

Testibus sexti sæculi ineuntis adjungendi sunt, ex Syriacis Fragmentis, quæ nuper edidit doctissimus Curetonus, disposuit in Notis suis ad Ignatium doctissimus Petermannus, Severus ille Syrorum Jacobitarum Patriarcha, qui cum sedem Antiochenam occupasset ab A.D. 512 ad A.D. 518, deinde expulsus, post varias vices quas in Ægypto et apud Constantinopolin adierat, tandem Antiochiæ mortuus est, teste Abulfaragio, A.D. 539; et Timotheus, ejusdem sectæ fautor, Episcopus Alexandrinus.

Ignatii Epistolas citat sæpius Severus in Libro cui titulus

Adversus Impium Grammaticum e. Primo Epist. ad Rom. cap. 6. Permittite mihi ut sim imitator, (sive discipulus,) passionis Dei mei. Legisse videtur, sive Severus, sive Glossographus in loc., in exemplari vetustiore, μαθητήν pro μιμητήν. Deinde ad Polycarpum, cap. 3. Tempora esto considerans; Eum qui supra tempora est exspecta, intemporalem, invisibilem, Eum qui propter nos visibilis, intactilem, impatibilem, Eum qui propter nos passibilis, Eum qui in omnibus modis propter nos sustinuit. Ex Epist. ad Eph. cap. 1. Quum inflammati essetis sanguine Dei, opus dignum genere perfecte absolvistis. Ex Epist. ad Magnes. cap. 6. Curate ut omnia faciatis [in concordia Dei,] quum sedeat Episcopus in loco Dei, et Presbyteri in loco consessus Apostolorum, [et Diaconi mihi dulcissimi,] quibus concreditum est ministerium Jesu Christi, qui ante sæcula apud Patrem erat, et in fine revelatus est. Ex eadem, cap. 8. Prophetæ enim divini in Jesu Christo vixerunt. Propter hoc et persecutionem passi sunt, qui a gratia Ejus inspirati erant Spiritu, ut persuaderetur iis, quibus non persuasum erat, quod unus est Deus, qui revelavit se per Jesum Christum filium suum ; qui est Verbum Eius [æternum,] qui [non] a silentio exiit, qui in omnibus placuit Ei qui misit Ipsum. Locum, quem ita mutilum exhibet, explicare conatur Glossographus, sive Interpres Syrus, ad marginem: "Quod dicit Verbum a silentio exiisse, vult dicere, ineffabiliter hunc a Patre genitum, et verbo similem, aut menti, seu rationi, incomprehensibilem qualis esset. Unde oportet ut cum silentio honoretur, nec decet ut divinus Ejus et nullo modo antea monstratus ortus penitus inquiratur : qui, cum eo usque exaltatus esset, propter nos homo factus est, non conversione, sed vere, et in omnibus Patri placuit, pro nobis obedientiam perfectam reddens." (Respexit fortasse S. Ephr. Rhythm, ii. et iii. contra Scrutatores. Cf. Rhythm. x. et xxxix. 2.) Deinde ex Epist. ad Trall. cap. 2. Quando enim Episcopo subjecti estis sicut Jesu Christo, videmini mihi quod non sicut homines vivitis, sed

Codd. Baroccianis? Hunc tamen inter Philoponi Scripta recensent Caveus et Bernardus. Nonne difficultates Chronologicæ, quæ Viros Doctos de Philopono exercuerunt, partim ex confusione duorum Grammaticorum natæ?

<sup>&</sup>lt;sup>e</sup> Idem ille videtur esse, quem vocat Assemanus Joannem Grammaticum Cæsareensem. Vid. Dissert. de Scriptoribus Monophysitis, p. 193. Nonne hujusce est Liber, cujus meminit Suidas in v. Ἰωάννης ὁ Γραμματικός, Contra Severum, cujus Fragmentum exstat in

sicut Jesus Christus, ille, qui propter nos mortuus est, ut quando creditis in morte Ejus, a moriendo, (sive, ab eo quod moriemini,) effugiatis. Ex eadem, capp. 10, 11. Sin vero sicut homines, qui sunt sine Deo, hoc est, non credentes, dicunt quod in opinione passus est, dum ipsi sunt in opinione, ego cur vinctus sum? cur vero et precor ut pugnem cum Gratis igitur morior; mentior ergo adversus Dobestiis? Fugite igitur a germinibus malis, quæ pariunt fructum qui fert mortem; quem si gustat aliquis, subito moritur. Denique ex Epist. ad Smyrn. capp. 1, et 2. Glorifico Jesum Christum Deum, eum qui sic vos sapientes reddidit. Cognovi enim vos, quod perfecti estis in fide non commota, quasi affixi cruci Domini Nostri Jesu Christi carne et spiritu, et confirmati estis in amore in sanguinem Christi, et firmum est vobis quod Dominus Noster in veritate est a genere Davidis secundum carnem, Filius autem Dei secundum voluntatem et potentiam Dei; qui natus est in veritate a Virgine, qui baptizatus est a Joanne, ut impleretur ab eo omnis justitia; vere coram Pontio Pilato et Herode tetrarcha affixus est (cruci) pro nobis in carne: a cujus fructibus sumus nos, a passione Ejus divine beata, ut tollat signum in sæcula per resurrectionem sanctis suis et credentibus suis, sive in Judæis, sive in populis (ethnicis,) in uno corpore Ecclesiæ suæ. Hæc enim omnia passus est propter nos, ut salvemur; et vere passus est, etiam vere resuscitavit se.

Idem Severus, in Hom. Epithron. lib. i. Hom. xxxvii. de S. Basilio et S. Gregorio Theologo: Ita hi Theophorum Ignatium æmulati sunt, dicentes, Bonum est occidere a mundo, et oriri in Christo. Ex Epist. ad Rom. cap. 2. Deinde in Hom. Epithron. lib. ii. Hom. lxv. de iisdem SS. Patribus, additis in fine paucis de Theophoro Ignatio, tres sententias citat ex eadem Epistola; scil. cap. 5. Ignis et bestiæ, et decies mille species cruciatuum veniant supra me; tantummodo Jesu Christi dignus fiam: cap. 7. Ab intus est dicens mihi, veni tibi ad Patrem meum: et cap. 6. Permittite mihi ut imitator sim passionis Dei mei. Denique in Hom. lxxxiv., de iisdem, habita de more in Ecclesia Martyris Theophori Ignatii, citat ex Epist. ad Trall. cap. 5. Nam et ego dico, (legisse videtur ἐγω λέγω,) non quoniam vinctus sum, et possum intelligere illa cœlestia, et loca angelorum, et stationes principatuum,

visibilia nimirum et invisibilia, ex hoc, (legisse videtur παρὰ τούτου,) ecce jam discipulus sum: multa enim desunt nobis, ut a Deo non simus deficientes.

Adhuc idem, ut videtur, in Epistola, sive Libro quem scripsit contra Julianum Halicarnassensem, de Incorruptibilitate Corporis Christi, citat Epist. ad Eph. c. 19. Ignorantia dissipata est, vetus regnum destructum, quum Deus Homo manifestatus est in renovationem vitæ æternæ; et quod a Deo perfectum erat principium sumpsit. Inde omnia, velut unum, commota, quia mortis destructio destinata est. Et ejusdem cap. 7. Unus est Medicus, carnalis et spiritualis, factus et non factus, Deus inter homines, vera Vita in morte, ex Maria et ex Deo, primo passibilis, deinde impassibilis, Jesus Christus Dominus noster.

Hæc Scripta Severi, ut a Viro Docto in Censura Trimestri bene admonemur, (*Quarterly Review*, clxxv. 73.) clarissime demonstrant qualis esset, sæculo sexto ineunte, Ignatii textus apud Antiochenos suos receptus.

Severi testimonium confirmat Timotheus, quem vocant Juniorem, Patriarcha Alexandrinus, A.D. 518—534: nam qui ex Metaphraste Asterium vocant, erroris arguit Quienus f.

Non me latet, Curetonum litem movisse de Timotheo, quisnam ex tribus Alexandrinis hic fuerit g. Expositionem Fidei commemorat inter Codices Orientales Musei Britannici servatam, quem misit Timotheus ad Leonem Imperatorem. Nec tamen ipse statuit an Expositio ista sit Timothei Æluri. an Solofacioli; sed utriuscunque fuerit, infert et cætera hæc scripta Syriaca ab eodem auctore provenisse. fateamur, argumentum quod impugnat, Viri Docti in Censura Anglicanah, adhuc firmius restat, cum testimonium sit media parte sæculi vetustius, quam ille putaverat. Equidem vix dubito illam Expositionem Fidei esse Libellum Timothei Æluri, qui, cum antehac deperditus fuisse putaretur, Ecclesiasticæ Historiæ aliquantum interest ut publici juris fiati. At nondum mihi constat, præter hunc libellum alia scripta edidisse Ælurum. Contra, Juniorem nostrum plura scripsisse, et famam quandam doctoris apud Orientales assecutum

f Oriens Christ. ii. 428.

In Vindiciis suis, p. 49. Lond. 1846.
Engl. Review, viii, 327. Dec. 1845.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vid. Evagrii Hist. ii. c. 10. Gennad. de Viris Illustr. cap. 72.

esse, patet ex Cosma Indicopleusta ; et ejusdem tractatus aliquos in Syriacam linguam conversos memorat Assemanus . Liceat igitur, donec aliter apud Viros Doctos determinatum fuerit, Timotheum fuisse Severi coætaneum, de quo nunc agitur, credere, et testem, si recentiorem, aliquanto honestiorem violento illo Æluro, inter Ignatianos numerare.

Is igitur, in Libro quem scripsit contra Concilium Chalcedonense, citat Epist. ad Smyrnæos, capp. 5 et 6. (Codex Syriacus mutilus in initio abrupta sententia locum sic exhibet:) . . . . usque dum resipiscant ad passionem illam, quæ est resurrectio nostra. Nemo erret: et calestia, et gloria angelorum, et principes visibiles et non visibiles, si non credant in sanguine Christi, qui Dei est m, etiam his judicium est. capit, capiat. Locus neminem inflet: hoc enim totum est fides et amor, quibus non est quidquam præstantius. Deinde Epist. ad Rom. capp. 3, 4. Non est quidquam quod cernitur quod est Deus enim noster, Jesus Christus, dum est in conveniens. Patre, magis cernitur. Non fuit opus hoc persuasionis, sed magnitudinis est Christianus, quando odio habetur a mundo. Ego scribo omnibus Ecclesiis, et præcipio omni homini, quod in voluntate mea pro Deo morior, si vos non prohibetis. Deinde ex eadem Epist. cap. 6. Bonum mihi, ut moriar propter Jesum Christum, quam ut regnem super fines terræ. (Legisse videtur καλον pro μάλλον quod legitur in Cod. Colbertino: quam lectionem, tutante Vet. Interpr. Latino, prætulit Jacobsonus, in textum recepit Petermannus.) Eum quæro, eum, qui pro nobis mortuus est : Eum volo, eum, qui propter nos resurrexit. Partus vero positus est supra me. Sinite me, fratres mei; ne prohibeatis me a vita, ne velitis me mori: eum qui quærit esse Dei, in mundo ne faciatis habitare; neve per materiam ei (Deest hæc clausula in Cod. Colbertino. persuadeatis. Agnoscit vero Vet. Interpr. Lat.) Sinite me, ut lucem puram accipiam. Quando illuc eo, filius hominis, (sive homo,) sum. (Omittit Ocov, sicut Vet. Int. Lat.) Permittite mihi, ut imitator sim passionis Dei mei. Si quis in se possidet eum, intelligat id quod volo, et patiatur mecum, sciens ea quæ me circumdant.

<sup>\*</sup> Topogr. Christ. lib. x. sub fin.

Dissert. de Monophysitis, p. 190.

Eadem fere insertio est in alio

Fragmento Syriaco, "qui Deus est." Cureton. Corp. Ign. p. 219.

Idem in altero Libro, cui titulus Testimonia Patrum de Deipara Virgine et Jesu Christo vero Deo, etc. citat Epist. ad Eph. capp. 18, 19. Ubi sapiens? ubi investigator? ubi gloriatio eorum qui dicuntur intelligentes? Deus noster, Jesus Christus, conceptus est a Maria per dispensationem Dei, e semine David, et a Spiritu sanctitatis; is, qui natus est et baptizatus est, ut aquas passioni obnoxius purget<sup>n</sup>. Abscondita est a principe hujus sæculi virginitas Mariæ, et partus ejus, similiter etiam mors Domini nostri; tria mysteria clamoris, ea quæ in silentio Dei facta sunt. Deinde locum celeberrimum Epist. ad Magn. cap. 8. quem mutilum exhibet Severus, lectioni Cod. Medicei congruentem profert: Unus est Deus, qui revelavit se per Jesum Christum Filium suum; qui est Verbum Ejus æternum: non exierat a silentio; qui in omnibus placuit Ei qui misit Ipsum. Denique repetit sententiam prius citatam in Epist. ad Rom. cap. 6. Permittite mihi, ut imitator sim passionis Dei mei.

Alia testimonia plurima ex Scriptis Syriacis protulit Curetonus, in quibus citantur Epistolæ ab Eusebio memoratæ omnes non semel; scil. Epistola ad Ephesios septies; ad Magnesianos, bis; ad Trallianos, quater; ad Romanos, ter; ad Philadelphenos, Smyrnæos, Polycarpum, quater una-His vero parum cognitis auctoribus, quoniam adhuc Criticorum judicia exspectant, nec satis constat quo sæculo scripserint, ut in re incerta, immorari nolim. Certe quum disputat Curetonus de Joanne Monacho, (Corp. Ign. 342, 3.) quem Assemanus eundem putat qui Joannes Apameensis, A.D. 510, ipse autem sæculo quarto assignat, non meminit Ebedjesum in Catalogo, (Bibl. Orient. III. i. 50.) Epistolam quam citat, si quid video, Joanni Apameensi asse-Satis tamen superque hæc omnia evincunt, id quod in fine præcedentis Capitis scripsit Pearsonus, "Epistolas Ignatii genuinas non tantum a Græcis et Latinis, sed etiam a Syris et Arabibus, non tantum Catholicis, sed et hæreticis receptas fuisse."

Hoc sæculo sexto ineunte facta videtur Versio Syriaca Epistolarum Ignatii, cujus Excerpta habemus nimio studio

n Vid. Petermann. in loc. qui sensu postulante textum Syriacum correxit. Ita verterat Curetonus in priore cdi-

venditata a Curetono: nisi potius Petermanno accedamus credenti Versionem Armeniacam e Syriaca translatam nondum finito sæculo quinto. (Præf. p. xxv.) Utraque Versio. judice Petermanno, non tres tantum, prout Curetono visum est, sed tredecim Epistolas, quæ etiamnum in Armeniaca exstant, ab initio complectebatur. "Communis Armeniorum traditio," ait, "interpretem nostrum sæculo quinto vindicat; nec videtur quidquam Versioni inesse, quod huic opinioni repugnet. Sermo enim Armeniacus, si ea exceperis, quæ seriori tempore irrepserunt, purus est et illi sæculo respondens," Parem vetustatem asserit J. B. Aucher Martvrii Versioni Armeniacæ, quæ tamen cum Suriano et Bollandiano penitus congruit. Fieri quidem potest, ut quinto sive sexto seculo septem priores Epistolas Armenius transtulerit: cæteras, quum nullo modo probari possit eas adeo mature in Græco vel in alio sermone exstitisse, a recentiore manu additas crediderim. Nemo enim ante sæculum septimum reperiri potest, qui vel unam vel alteram ex his sex posterioribus Epistolis agnovit; (Vid. Pearson, in Proæm. c. iv.) et Curetonus, qui nescio quibus rationibus sibi persuaserit omnes tredecim pari auctoritate niti, inter Syriaca Scripta non invenit nisi uno Codice sæculi decimi unum locum a Syro excerptum ex Epistola ad Tarsenses. (Corp. Ign. p. 363, 4.)

Sæculo septimo, monente doctissimo Mich. Le Quien, et suffragantibus aliis Viris doctis, adscribendus est locuples quidem testis, Anonymus ille Scriptor, qui collegit Parallela Rupefucaldina. Hunc non esse Damascenum probat Quienus, quod ordo et titulorum ratio in his Parallelis non respondet Præfationi Damasceni; eundem sub Heraclio Imperatore scripsisse, et post cladem Hierosolymis a Chosroe illatam A.D. 614, duobus ejus scholiis allatis, ostendit. igitur testimoniorum series omnibus numeris absoluta sit, Ignatii loca, quæ congessit, exscribimus. Primo, ex Epist. ad Ephesios, c. 5, Μηδείς πλανάσθω. 'Εάν μη έντός τις ή τοῦ θυσιαστηρίου, ύστερεῖται τοῦ ἄρτου τοῦ Θεοῦ. Εἰ γὰρ ένδς καλ δευτέρου προσευχή τοσαύτην ζσχυν έχει, πόσφ μάλλον ή τε τοῦ ἐπισκόπου καὶ πάσης της ἐκκλησίας; 'Ο οὖν μη έρχόμενος επί τὸ αὐτὸ, οὖτος ἤδη ὑπερηφανεῖ, καὶ ἑαυτὸν διακρίνει γέγραπται δέ Υπερηφάνοις ὁ Θεὸς ἀντιτάσσεται. Alibi, ex eadem, c. 5, 6, Σπουδάσωμεν μη ἀντιτάσσεσθαι τῷ

ἐπισκόπω, ἵνα ώμεν Θεώ ύποτασσόμενοι. Καὶ ὅσον βλέπει τις σιγώντα ἐπίσκοπον, πλέον αὐτὸν φοβείσθω πάντα γὰρ ὃν πέμπει ο οἰκοδεσπότης εἰς ἰδίαν οἰκονομίαν, οὕτως δεῖ ὑμᾶς δέχεσθαι, ώς αὐτὸν τὸν πέμποντα. (Hanc sententiam bis citat, lectione aliquantum variante: πάντα δν ἄν πέμπη δ οικοδεσπότης είς ίδιαν οικονομίαν, ούτως ήμας δει ύποδέξασθαι, ώς αὐτὸν τὸν πέμψαντα.) Τὸν γοῦν ἐπίσκοπον, ώς αὐτὸν τὸν Κύριον, δεί προσβλέπειν. Ex eadem, c. 7, Εἰώθασί τινες δόλφ πονηρώ τὸ ὄνομα Χριστοῦ ο περιφέρειν, ἄλλα τινὰ πράσσοντες ανάξια Θεού, ούς δεί ύμας ώς θηρία εκκλίνειν είσι γαρ κύνες λυσσώντες λαθροδήκται ούς δεί ύμας φυλάσσεσθαι, όντας δυσθεραπεύτους. Εχ eadem, c. 9, ή πίστις ήμων αναγωγεύς ήμων ή δε αγάπη, όδος ή άνω φέρουσα πρός Θεόν Ex eadem, c. 11. "Εσχατοι καιροί, άδελφοί λοιπον αίσχυνθώμεν φοβηθώμεν την μακροθυμίαν τοῦ Θεοῦ, μη εἰς κρίμα ήμεν γένηται. \*Η γάρ την μέλλουσαν όργην φοβηθώμεν, ή την ένεστῶσαν χάριν ἀγαπήσωμεν ἐν τῷ νῦν βίω ρ· μόνον ἐν Χριστώ Ἰησοῦ εύρεθώμεν. Ex eadem, c. 13, "Όταν πυκνώς έπι τὸ αὐτὸ γίνεσθε, καθαιροῦνται αἱ δυνάμεις τοῦ Σατανά, λύεται όλεθρος αὐτοῦ ἐν τῆ ὁμονοία ὑμῶν τῆς πίστεως. Cap. 14, Οὐδὲν λανθάνει ύμᾶς, ἐὰν εἰς Χριστὸν Ἰησοῦν ἔχητε τὴν πίστιν, καὶ τὴν ἀγάπην, ήτις ἐστὶν ἀρχὴ ζωῆς καὶ τέλος ἀρχὴ μεν ή πίστις, τέλος δε ή αγάπη τα δε δύο εν ενότητι γινόμενα Θεός ἐστι (minus recte pro Θεοῦ) τὰ δὲ ἄλλα πάντα εἰς καλοκαγαθίαν ἀκόλουθά ἐστιν. Οὐδεὶς πίστιν ἐπαγγελλόμενος έχειν άμαρτάνει οὐδεὶς ἀγάπην κεκτημένος μισεί. Φανερον το δένδρον ἀπὸ τοῦ καρποῦ αὐτοῦ οὕτως οἱ ἐπαγγελλόμενοι Χριστοῦ είναι, δι' ὧν πράσσουσιν ὀφθήσονται. Οὐ γὰρ νῦν έπαγγελίας τὸ έργον, άλλα δυνάμει πίστεως έάν τις εύρεθή είς τέλος. Cap. 16, Μή πλανασθε, αδελφοί μου οι οικοφθόροι βασιλείαν Θεού οὐ κληρονομήσουσιν. Εί οὖν οἱ κατά σάρκα ταῦτα πάσχοντες ἀπέθνησκον, πόσφ μάλλον ἐάν [τις] πίστιν έν κακοδιδασκαλία φθείρη, ύπερ ής Ἰησοῦς Χριστός έσταυρώθη; ὅτι οὖτος ῥυπαρὸς γενόμενος εἰς τὸ πῦρ τὸ ἄσβεστον χωρήσει, όμοίως καὶ ὁ ἀκούων αὐτοῦ.

Idem ex Epist. ad Magnesios, c. 3, 4, Εἰς τιμὴν Θεοῦ τοῦ θελήσαντος ἡμᾶς πρέπον ἐστὶν ὑπακούειν τῷ ἐπισκόπφ κατὰ

Nomen Χριστοῦ, quod sensus videtur postulare, abest a Cod. Med. et
 Vet. Lat.

P Notabilem var. lectionem, ἐν τῷ

 $<sup>\</sup>hat{\nu}\hat{\nu}\hat{\nu}$   $\beta\hat{l}\varphi$ , confirmat Interpres Armeniacus.

<sup>&</sup>lt;sup>q</sup> In edd. ἐπακούειν, quod tutatur Jacobsonus. Veram lectionem credo

μηδεμίαν ύπόκρισιν έπει ούχι τον έπίσκοπον τοῦτον τον βλεπόμενον πλανά τις, άλλά τὸν ἀόρατον παραλογίζεται Θεόν.  $\mathbf{T}\hat{\boldsymbol{\varphi}}$  δὲ τοιούτ $\boldsymbol{\varphi}^{\mathbf{r}}$ , οὐ πρὸς σάρκα ὁ λόγος, ἀλλὰ πρὸς Θεὸν τὸν τὰ κρύφια εἰδότα. Πρέπον οὖν ἐστι, μὴ μόνον καλεῖσθαι Χριστιανούς ε, άλλα και είναι ώσπερ και τινες επίσκοπον μέν καλούσιν, χωρίς δε αὐτού πάντα πράσσουσιν οί τοιούτοι οὐκ εύσυνείδητοί μοι φαίνονται, διά τὸ μη βεβαίως κατ' έντολην συναθροίζεσθαι. Ex eadem, c. 6, 7, Μηδέν ἔστω έν ύμιν, δ δυνήσεται ύμᾶς μερίσαι, ἀλλὰ ἐνώθητε τῷ ἐπισκόπω καὶ τοῖς προκαθημένοις είς τύπον καὶ διδαχήν ἀφθαρσίας. "Ωσπερ οὖν ό Κύριος ύμων ἄνευ τοῦ Πατρός οὐδεν ἐποίησεν, οὕτε δι' ἐαυτοῦ, οὖτε διὰ τῶν ἀποστόλων οὕτως μηδὲ ὑμεῖς ἄνευ τοῦ ἐπισκόπου καὶ τῶν πρεσβυτέρων μηδὲν πράσσετε, μηδὲ πειράσητε εὔλογόν τι φαίνεσθαι ίδία ύμιν. Deinde ex, c. 10, Μάθωμεν κατά Χριστιανισμον ζην όστις γαρ άλλω ονόματι καλείται πλέον τούτου, οὐκ ἔστι τοῦ Θεοῦ.

Idem ex Epist. ad Trallianos, c. 2, "Όταν τῷ ἐπισκόπφ ύποτάσσησθε, φαίνεσθέ μοι οὐ κατὰ ἄνθρωπον ζῶντες, ἀλλὰ κατὰ Ἰησοῦν Χριστὸν, τὸν δι ἡμᾶς ἀποθανόντα. Ex eadem, c. 6, 7, Παρακαλώ ύμας, οὐκ ἐγώ, ἀλλ' ή χάρις τοῦ Κυριόυ ήμων Ἰησοῦ Χριστοῦ, μόνη τη Χριστιανική τροφή χρήσθαυ άλλοτρίας δε βοτάνης ἀπέχεσθαι, ήτις έστιν αίρεσις [οι] καί παρεμπλέκουσιν Ίησοῦν Χριστὸν καταξιοπιστευόμενοι, ώσπερ θανάσιμον φάρμακον διδόντες μετ' οἰνομέλιτος, ὅπερ ὁ ἀγνοῶν ήδέως λαμβάνει, εν ήδονή κακή τὸ ἀποθανεῖν t· φυλάσσεσθε

ὑπακούειν, quod usitatum Scriptoribus Novi Fœderis.

Ita melius legitur, prout vidit Marklandus, quam in edd. τὸ δὲ τοιοῦτον. Confert ille Heb. iv. 13. Cum Marklando consentit Gallandius.

Alibi scribit μη μόνον ἀκούειν

Χριστιανούς.
t Hanc clausulam Viri docti alii aliter sanare conantur. In Cod. Mediceo legitur Ol καιροί παρεμπλ. deinde κατ' άξίαν πιστευόμ. et paullo postea έν ήδονβ, κάκεῖ τὸ ἀποδ. Vet. Versio Latina habet, hæresis, quæ et inqui-natis implicat Jesum Christum. Armeniaca, prout repræsentat doctissimus Petermannus, Jam commiscent personas suas cum Jesu Christo, ut simplices, sive rudes credere faciant. Ad cætera uterque Interpres fere cum Scriptore Parallelorum congruit ήδονη κακή proculdubio verum est.

Cotelerius ex Latina Versione pro of napol, quod manifeste corruptum est, legendum putat οἱ καὶ ἡυπαροῖς, non tamen improbans, quod Vossius ex Interpolata Epist. arcessiverat of kal loss, quod in textum receperunt Hefelius et Petermannus. Mihi quidem videtur of και lois παρεμπλέκουσι vitio incongruæ metaphoræ laborare, neque ex fide Interpolatoris, qui mirifice se hic extendit, accipiendum. Si Interpreti Latino credimus, legendum fortasse of και ρυπαροί έμπλέκουσιν. Armeniacus cum Scriptore Parallelorum vocem non agnoscit. Deinde καταξιοπιστευόμενοι vox est Polybiana, lib. xii. xvii. 1.; hanc in textu reposuit Hefelius. Sensus fortasse loci est: Ab aliena herba, vos rogo, abstinete, quæ est hæresis, qua quicunque inquinati sunt commiscent et confundunt (prava doctrina sua) veritatem Jesu οὖν τοὺς τοιούτους. Ex eadem, c. 11, Φεύγετε τὰς κακὰς παραφυάδας, τὰς γεννώσας καρπὸν θανατηφόρον, οὖ ἐὰν γεύσται τις, παραυτίκα ἀποθνήσκει οὖτοι γὰρ οὐκ εἰσὶ φυτεία τοῦ Πνεύματος<sup>u</sup>.

Idem ex Epist. ad Philadelphenos, c. 2, Τέκνα φωτὸς [καλ] ἀληθείας φεύγετε τὸν μερισμὸν, καὶ τὰς κακοδιδασκαλίας ὅπου δὲ ὁ ποιμήν ἐστι, ἐκεῖ ὡς πρόβατα ἀκολουθεῖτε. Εχ eadem, c. 7, Μάρτυς μου ἐν ῷ δέδεμαι, ὅτι ἀπὸ σαρκὸς ἀνθρωπίνης οὐκ ἔγνων τὸ δὲ Πνεῦμα ἐκήρυσσε τάδε Χωρὶς ἐπισκόπου μηδὲν ποιεῖτε τὴν σάρκα ὑμῶν ὡς ναὸν Θεοῦ τηρεῖτε τὴν ἔνωσιν ἀγαπᾶτε τοὺς μερισμοὺς φεύγετε μιμηταὶ γίνεσθε Ἰησοῦ Χριστοῦ, ὡς αὐτὸς τοῦ Πατρὸς αὐτοῦ. Εχ eadem, c. 3. ᾿Απέχεσθε τῶν κακῶν βοτανῶν, ὧν Χριστὸς οὐ γεωργεῖ τ, διὰ τὸ μὴ εἶναι αὐτοὺς φυτείαν τοῦ Πατρός. . . . Μὴ πλανᾶσθε, ἀδελφοί μου εἴ τις σχίζοντι ἀκολουθεῖ, βασιλείαν Θεοῦ οὐ κληρονομεῖ.

Deinde ex Epist. ad Smyrnæos, c. 8, Τούς μερισμούς φεύγετε, ώς ἀρχην κακών. Et alibi ex eodem, cap. Πάντες τώ έπισκόπω ακολουθείτε, ως Ίησους Χριστός τω Πατρί, και τώ πρεσβυτερίω ώς τοις αποστόλοις τους δε διακόνους εντρέπεσθε ώς Θεοῦ ἐντολήν. Μηδεὶς χωρὶς ἐπισκόπου τι πρασσέτω τῶν ανηκόντων εν Έκκλησία (Legend. είς Έκκλησίαν) βεβαία εὐχαριστία ήγείσθω ή ύπὸ τοῦ ἐπισκόπου οὖσα, ἡ ῷ ἐὰν αὐτὸς έπιτρέψη. "Οπου αν φανή ὁ ἐπίσκοπος, ἐκεῖ τὸ πλήθος, ωσπερ όπου εάν ή Ἰησοῦς Χριστὸς, εκεῖ ή καθολική εκκλησία. Ούκ έξον έστι χωρίς έπισκόπου ούτε βαπτίζειν, ούτε αγάπας ποιείν άλλ' & έὰν ἐκείνος δοκιμάση, τοῦτο καὶ τῷ Ἰησοῦ Χριστῷ εὐάρεστον, ἵνα ἀσφαλὲς ἢ καὶ βέβαιον πῶν ὁ πράσσεται. Cap. 9. Εὐλογόν ἐστι λοιπὸν ἀνανῆψαι ἡμᾶς, [καὶ] ώς καιρον έχομεν, είς Θεον μετανοείν. Καλώς έχει Θεον καί έπισκοπον είδέναι. Ο τιμών έπισκοπον, ύπο Θεού τετίμηται ό λάθρα ἐπισκόπου τι πράσσων, τῷ διαβόλφ λατρεύει. Deinde ex cap. 11, sententiam a Maximo et aliis Locorum Communium Scriptoribus, sæpius laudatam, Τέλειοι ὄντες, τέλεια φρονείτε θέλουσι γὰρ ὑμῖν εὖ πράττειν, Θεὸς ἔτοιμος εἰς τὸ παρέχειν.

Christi, loquentes quæ fide sunt indigna. Cætera fideliter vertit Interpres Latinus.

" Melius Cod. Med. φυτεία [τοῦ] Πατρός, quod tutantur Latinus et Armeniacus.

<sup>\*</sup> Oè deest in textu Lequieni; sed quoniam vertit quas Jesus Christus non colit, typothetarum incuria videtur excidisse.

Denique ex Epist. ad Polycarpum, c. 3, Στῆκε ὡς ἄκμων τυπτόμενος μεγάλου ἀθλητοῦ ἐστι δέρεσθαι καὶ νικῆν μάλιστα δὲ ἔνεκεν Θεοῦ πάντα ἡμῶς ὑπομένειν δεῖ, ἵνα καὶ αὐτὸς ἡμῶς ὑπομείνη. Εx ead. c. 4, Οἱ δοῦλοι μὴ ἐράτωσαν ἀπὸ κοινοῦ ἐλευθεροῦσθαι, ἀλλ' εἰς δόξαν τοῦ Θεοῦ τὸ πλεῖον δουλευέτωσαν, ἵνα κρείττονος ἐλευθερίας ὑπὸ Θεοῦ τύχωσιν. (Eundem ordinem inversum sequitur Antonius Melissa.) Cap. 6, Τῷ ἐπισκόπῳ προσέχετε, ἵνα καὶ ὑμῦν ὁ Θεός. Ἐγὼ ἀντίψυχον τῶν ὑποτασσομένων ἐπισκόπῳ, πρεσβυτερίῳ, διακόνοις μετ' αὐτῶν μοι τὸ μέρος γένοιτο ἐν Θεῷ. Et alibi ex eod. cap. Μακροθυμεῖτε μετ' ἀλλήλων ἐν πραΰτητι, ὡς ὁ Θεὸς μεθ' ἡμῶν διὰ παντός.

Hic Scriptor est primus, quod sciam, qui unam ex Epistolis sex Spuriis citat, uno tantummodo loco: Μόνους ἄνδρας τοὺς ὁμοζύγους εἶναι νομιστέον ταῖς γυναιξὶν, οἶς καὶ ἡνώθησαν κατὰ γνωμὴν Θεοῦ. Epist. ad Antioch. c. 9.

Ejusdem fere ætatis Antiochus Monachus, quem adducit Pearsonus, sæpius in Homiliis citat Ignatium. Quoniam vero ad contextum suum loca plerumque accommodat, mutatis numeris et personis, clausulis suis subinde insertis, non adeo certe statuere possumus quæ legerit in Ignatii textu sibi obvio. Loca, quæ adhibet, sunt ex Epist. ad Eph. c. 8; (Hom. cxii. p. 199.) c. 9; (Hom. i. p. 14.) c. 14; (Hom. lvii. p. 104.) c. 15; (Hom. xxii. p. 50.) c. 17; (Hom. i. p. 17.) ex Epist. ad Magn. c. 1; (Hom. i. p. 14.) c. 7; (Hom. lxxx. p. 140.) Trall. c. 2, 3; (Hom. exxiv. p. 219, laudata supra a Pearsono;) Philadelph. c. 7; (ibid.) Smyrn. c. 8, 9; (ibid.) Polycarp. c. 1; (Hom. lxxx. p. 140.) c. 2; (Hom. exi. p. 197; exii. p. 199.) c. 3; (Hom. lxxxv. p. 151.) c. 5; (Hom. xxi. p. 49.) c. 6; (Hom. xcii. p. 162; et Hom. cxxiv. p. 219, supra laudata a Pearsono.) Hæc loca fere omnia in margine suæ editionis indicavit diligens Editor Cotelerius; exscripsit inter Testimonia Scriptorum de Ignatio Curetonus, Corp. Ign. p. 176, sqq. Omnia textui Mediceo satis respondent, si excipias quæ Antiochus suo proposito mutaverit. Variantes lectiones quædam ex oscitantia librarii natæ, sicut in Eph. c. 15, Είς ὁ διδάσκαλος, ώς είπεν, και έγένετο pro δς είπε, et in Magn. c. 7, 8 έστιν Ἰησοῦς Χριστὸς, pro είς ἐστιν. In Polycarp. c. 6, pro συναθλείτε legisse videtur Antiochus συναλγείτε, non bene; sed melius est quod habet ώς καλ ὁ Θεὸς μεθ' ύμῶν pro ὁ Θεὸς ύμῶν in Cod. Med. Hoc in textu, confirmante synchrono Scriptore Parallelorum, reposuit Petermannus: consentiunt enim Interpretes Syrus et Armenius.

Jacobsonus in Not. ad Polycarp. c. 6, "Apud Antioch. Hom. exxiv. legimus τῷ ὑποτασσομένφ, Recreor in Episcopo, qui mihi subrogatus est." Ita scil. verterat Tilmannus; sed de ista versione cautum jam vidimus a Pearsono. Error manifestus est: et scripsit proculdubio Antiochus, ut Scriptor Parallelorum, τῶν ὑποτασσομένων, ut ex sequentibus patet, μετ' αὐτῶν μοι γένοιτο κ. τ. λ. Notabilem locum, Polycarp. c. 2, tertia persona pro secunda substituta, et quibusdam additamentis, ita exhibet Antiochus: Τούς καλούς μαθητάς ἐὰν φιλή, χάρις αὐτῷ οὐκ ἔστιν, ἀλλὰ μᾶλλον τοὺς ἀπειθεστέρους έν πραότητι ύποτάσσειν. (Pro voce λοιμοτέρους, qua fortasse uti desierant homines sæculo septimo, quam vero abundanter illustrat ex Scriptis Sacris Pearsonus in not. ad hunc locum, substituit ἀπειθεστέρους, quod idem fecerunt postea Damascenus et Antonius Melissa.) Οὐ πᾶν τραῦμα τῆ αὐτῆ ἐμπλάστρω θεραπεύεται. Τούς παροξυσμούς έν βροχαίς δεί παύειν. (Ridiculum errorem, ἐν βροχαίς, sive ἐν βρόχοις, quod olim legebatur apud Damascenum, correxerunt Vossius, Usserius. et Lequienus. Fucus autem inde factus Veteri Interpreti Latino, qui in pluviis, sive impluviis, vertit.) "Εστω φρόνιμος έν πάσιν ώς οί όφεις, καὶ ἀκέραιος ώς αί περιστεραί. . . . . ίνα τὰ μὲν φαινόμενα αὐτῶν εἰς πρόσωπον κολακεύη, τὰ δὲ ἀόρατα αὶτῆ φανερωθήναι αὐτῷ· ἵνα μηδενὸς λείπηται, άλλὰ ἐν παντὶ χαρίσματι περισσεύη. Ο καιρός γάρ απαιτεί αὐτὸν, ώς κυβερνήτην, πρὸς τοὺς ἀνέμους, καὶ τὰς τρικυμίας, καὶ ζάλας τῶν πνευμάτων της πονηρίας στηναι γενναίως, και όδηγειν τους γειμαζομένους έπὶ τὸν λιμένα τοῦ θελήματος τοῦ Θεοῦ. Quem locum exscripsi, quod, si bene intelligo, lucem aliquam afferre videtur quærentibus unde interpolandi has Epistolas studium enatum fuerit. Ignatii textum brevitate sua obscurum vidit Antiochus; sensum elicere conatus est; sed quem dedit, licet per se satis commodus sit, non est Ignatii sensus. Idem fortasse animus Interpolatorem impulit, ut Paraphrasin suam, futurorum Salmasiorum crucem<sup>2</sup>, extunderet. Miro modo hic discrepant Interpretes. Syrus, pro eo quod in textu Mediceo legitur, ώς κυβερνήται ανέμους, legisse videtur ώς κυβερνήτης

reliquit της πορνείας, quod olim e MSS. correxerat Usserius.

\* Aux Saumaises futurs préparer des tortures. Boileau, Sat. ix. 64.

vaûv unde certe nihil proficitur. Imprimis lectio Medicea, 'Ο καιρὸς ἀπαιτεῖ σε, unde comparatio fieri videtur inter opportunitatem et gubernatorem navis et nautas hyeme jac-Equidem legendum puto, facili tatos, nihil congruum dat. mutatione, Καιρὸς ἀπαιτεῖν σε, quod ex Armenio stabilitur, Pete tu tibi in tempore. Inde sensus efficitur, Tempus est tibi poscere, sicut gubernatores ventos poscunt, et procella vexatus portum, ut Deo potiaris.

Hactenus de Scriptoribus, unde, præter testimonia, subsidium aliquod afferri possit ad textum Epistolarum constitu-Post sæculum septimum nihil amplius hujusmodi Ante septimi sæculi finem, Maximus est exspectandum. Abbas et Confessor, quem Pearsonus adduxit, alio loco, sicut monui in Notis, citat Epist. ad Trallenses, c. 4, cum clausula ex Interpolatore, Κᾶν ἐρρωμένος ω τὰ κατὰ Θεὸν, πλέον με δεῖ φοβείσθαι κ. τ. λ. \*; et eodem fere tempore eandem Epist. Interpolatam, c. 10, exscribit Anonymus Auctor, qui Chronicon Paschale contexuit. (ed. Du Fresne, p. 221, 2.) Jamdudum ventum erat ad tempora et Ecclesiæ Orientali et bonis literis iniquissima; nec mirum, si inter ruentis Imperii casus, florentissimarum olim urbium et provinciarum clades, doctrina Christianorum aliquid detrimenti ceperit.

Et hos primos fuisse arbitror, qui Epistolas Interpolatas citaverint, Maximum scil. cui et Pseudo-Dionysius fraudi fuit, et Chronici Paschalis utilem quidem Scriptorem, sed parum criticum; sive ille Georgius Pisides fuerit, sive alius, seculo septimo jam medio. Nam de Stephano Gobaro, quem Tritheitam vocat Photius, qui quibusdam videtur agnovisse eandem Interpol. Epist. ad Trallenses<sup>b</sup>, parum certa res est. Non me latet, Assemanum, ex Gregorii Abulfaragii Chronico, maturiorem tradere ortum obscuræ illius sectæ Tritheitarum; sed nescio an satis probabilis sit Gregorii narratio. (Bibl. Utcunque sit, neminem ante Joann. Philo-Orient. ii. 327.) ponum eam hæresin scriptis propalasse discimus: Philoponum vero ex Nicephoro constat, post ann. 610, sub Sergio Patriarcha CP., in vivis versatum essec. Stephanum Philopono, magistro discipulum, juniorem credere par est.

Cf. Damascen. ii. 522, c. b Phot. Cod. ccxxxii. p. 902, 3. ed.
Hæsch. 1612. Conf. Epist. Interp.
Trall. c. 11, et Philad. c. 6.

c Niceph. xviii. 47. Vid. Fabric.

Scio Pearsonum, præter hunc Gobarum, concedere et Anastasium Autiochenum in Interpolatam Epistolarum editionem incidissed. Quod fecit, ut opinor, Usserio obsequutus, qui in Nott. ad fin. Epist. Interp. ad Ephesios, et ad Polycarpum, observavit verba, 'Aμην, ή χάρις, non nisi in Codd. Interpolatorum uno aut altero tunc temporis comparere. autem Gregorius, Epist. lib. iv. 37, sic rescribit Anastasio: "Amen: Gratia. Quæ videlicet verba, de scriptis vestris accepta, idcirco in meis Epistolis pono, ut de S. Ignatio vestra beatitudo cognoscat, quia non solum vester est, sed etiam noster." Unde rectissime colligit Usserius hæc verba in suo Ignatio Anastasium legisse. At vero ex Armeniaca Versione jam constat hæc verba olim in fine sincerioris Epistolæ utriusque fuisse lecta; (vid. Petermann. ed. p. 59. et 286.) quo patefacto suspicionis istius omnis causa jamdudum evanuit. Curetonus quidem ait "inter complures alios sæculi sexti scriptores," longiores Epistolas citasse Anastasium. pro nimia sua, quam nollem cum Interpolatore contraxisset, Sin minus, istos complures ostendat velim.

Inter sæculi octavi testes adnumeremus, si cui placet. Venerabilem Bedam nostrumf. Mihi vero non constat, ut supra monui, Ignatii Epistolas illi fuisse ad manum.

De Joanne Damasceno monendum, quod præter loca ex Epistolis ad Ephesios, Trallenses, Smyrnæos, et Polycarpum, allata a Pearsono, alia duo brevissima citat, ex Eph. et Polycarp.8, quæ apud Lequieni editionem obvia. Idem semel adducit Epist. spuriam ad Antioch. c. 11h; et tres aut quatuor sententias Ignatio adscribit, quæ nusquam in sinceris, aut interpolatis, aut denique spuriis, hodie exstanti. Duas ex his posteriores citat etiam Antonius Melissa, qui primus et solus, quod sciam, citat Epistolam Mariæ Castabalensis ad Ignatium.

Sæculo nono ineunte floruit Theodorus Studites, quem adducit Cotelerius, vir, si non humanitatis laude, literarum certe studio memorabilis. Citat ille ex Epistola ad Smyrnæos, Προφυλάσσω ύμᾶς ἀπὸ τῶν θηρίων τῶν ἀνθρωπομόρ-

d Supra in Procem. c. vi.

<sup>•</sup> In Vindiciis suis, p. 50.

• Opp. ed. Basil. v. 1118.

• Ed. Lequien. ii. 687, a. 724, e.

h Ib. ii. 358, d.
i Ib. ii. 358, d. 522, c. 642, c. Vid.

Jacobsoni Ed. p. 494.

φων, αίρετικῶν οὺς οὐ μόνον οὐ δεῖ ὑμᾶς παραδέχεσθαι, ἀλλ' εἰ δυνατὸν μηδὲ συναντῷν, c. 4. Idem Epist. Interpolatam ad Philadelphenos, c. 3. Τοὺς μισοῦντας οὖν τὸν Θεὸν μισεῖν χρὴ, καὶ ἐπὶ τοῖς ἐχθροῖς αὐτοῦ ἐκτετηκέναι οὐ μὴν δὲ διώκειν ἡμᾶς αὐτοὺς ἡ τύπτειν, καθάπερ τὰ ἔθνη τὰ μὴ εἰδότα τὸν Θεόν. Idem, in Iambis suis, hæc habet,—

Είς τον ἄγιον Ἰγνάτιον τον Θεοφόρον.

Έχων ἔρωτα Χριστὸν ἐν σἢ καρδίᾳ, ᾿Αποστόλων σύσκηνος ἄφθης, τρισμάκαρ Ἦθλοις δὲ θερμοῖς ἐκφλογίζων τὴν πλάνην, Ἐπιστολαῖς σου Παῦλος ἄλλος τις πέλεις <sup>k</sup>.

Jam nihil restat nisi ut testimonia Anglicana sæculi decimi tertii et quarti ad plenum proferamus; unde si nihil ad verum textum Ignatii stabiliendum, aliquid tamen ad notitiam Martyris illustrandam proveniat, qualis apud nostrates illis temporibus exstiterit, et ad historiam indagandam Veteris Versionis Latinæ. Epistolas Ignatianas primus inter Ecclesiæ Anglicanæ doctores citat Robertus Grosseteste, Episcopus ille magni nominis Lincolniensis. Neque ante illius viri tempora Ignatii scripta usquam in Bibliothecis nostris latuisse arbitror. Gildas Rufini verba exscribit. Ignatium, ut puto. Beda non vidit. Nulla Ignatii mentio est inter libros Patrum non paucos, quos Archiep. Eboracensis Ælbertus Alcuino Nulla in Testamento Leofrici Exoniensis m. Nihil de ejus Martyrio memoratum ab Ælfrico Cantuarensi, aut aliis Homilistis Anglo-Saxonicis. Menologia Metrica et Prosaica de Clemente Romano non silent; silent de Ig-Inter Scriptores Anglo-Normannicos frustra Ignatii nomen quæras. Qui Daretem Phrygium pro Homero legebant, unde ad illos permanaret notitia Græcorum Patrum? Tandem Magister Joannes de Basingstoke, ultra morem gentis suæ et temporis quum studeret Athenis, intimavit, ut nos docet Matthæus Parisiensis, Episcopo Roberto, quædam se vidisse et audivisse a peritis Græcorum doctoribus, quæ Latinis

k Prior locus exstat in Theodori Catech. cxxvii. Bibl. Paris. ii. 727. Alter in Epist. ad Theophil. Eph. Sirmondi Opp., v. 627. Iambi, ib. p. 766. Priorem reperit Cotelerius etiam in Cod. Reg. Paris. 1624. Vid. not.

ejus in Epist. ad Smyrn. c. 4.

Vid. Alcuini Poema de Pontif. et
Sanctis Eccl. Ebor. v. 1535, sqq. Op.,
tom. iii. 257.

<sup>&</sup>lt;sup>m</sup> Apud Kemble. Cod. Diplom. iv. 275, 276.

essent incognita". Inde, ut bene notum est, misit Episcopus in Græciam; et Joannes ipse, in patriam redux, multa exemplaria Græca secum tulit, quæ mox in bibliothecam dignissimi Præsulis introducta. Deinde ejusdem liberalitate factus est Joannes Leicestriæ Archidiaconus, quod munus Robertus ipse paullo prius gesserat °. Accessere ad partes amici, quorum consilio utebatur Lincolniensis, Adamus de Marisco, Robertus, Adami frater, Archidiaconus Oxoniensis, Robertus, sive Rogerus Bacon, Thomas Wallensis, Archidiaconus Lincolniensis, postea Episcopus Menevensis P. additus Nicolaus ille Græcus, Canonicus Lincolniensis, et Vicarius Ecclesiæ de Datchet prope Windesoram, quem vocat MS. Cantabrigiense "et conversatione et natione Græcum q." Hujus opera vetus ille Tractatus, sed ultra meritum studiis illius ævi æstimatus, Testamentum Duodecim Patriarcharum, a Lincolniensi in sermonem Latinum versus. Transtulit etiam, testante Bostono Buriensi, Suidam; cujus pars aliqua fortasse adhuc in Bibliotheca Trin. Coll. Cantabrigiæ restat. Conjicit Lelandus non dissimilem operam exhibuisse Nicolaum in Dionysio et Damasceno, Commentariis nostri Episcopi illustratis \*.

Nulla adhuc de Ignatio mentio; neque inter Roberti Grosseteste Scripta, quæ mihi inspicere adhuc contigit, ulla lux notitiæ quam quærimus affulsit. Scribit ille ad Willelmum de Rudiger, Epist. xxiv., "Si tantum assuefactus esses Sanctorum Patrum Epistolis, quantum Brevibus legendis, non visa fuisset tibi mea Epistola prolixa." Ecquis autem pronunciet illum cogitasse de Ignatio? Novimus et inter Codices Manuscriptos et in impressis Pseudo-Dionysium olim cum Ignatio fuisse conjunctum. Fieri quidem potest, ut una ambo a Joanne Basingstoke ab Athenis deportati fuerint; inde quum Dionysium dilucidare sibi proposuisset, inciderit in Ignatium. Certe verisimillimum est, Veterem illum Interpretem Latinum vel ipsum Robertum fuisse Lincolniensem, vel aliquem ex illius comitatu. Erat enim ille,

<sup>Matt. Paris. p. 720. ed. 1684.
"Bene sit ejusmodi Episcopis,"</sup> ait Lelandus, hanc historiolam recensens, " qui doctos viros nepotibus suis, plerumque vere nepotibus, præferunt." -Tanner. Bibl. p. 431.

P Vid. Rob. Grosseteste, Epist. xvii.

ap. Brown. Fascicul. ii. 314. Hist. MS. Thomæ de Eccleston. in Bibl. Eccl. Cathedr. Ebor.

<sup>4</sup> MS. Trin. Coll. Cant. 429. Wharton, Angl. Sacr. ii. 345.

r Tanner, ib. p. 545, 546.

ut scribit Nicolaus Trivetus, "doctor in triplici lingua eruditus, Latina, Hebræa, et Græca; multa de Glossis Hebræorum extraxit, et de Græco multa transferri fecit "." Et jam in confesso est, Ignatium illi fuisse ad manum, quando Commentaria in Dionysium scribebat.

Hoc olim quidem Usserio fuisse in mente discimus; sed jam indiciis, quibus fisus est Usserius, paullo certius probare conabimur. "Libros suos omnes," ut nos docet idem Trivetus, Lincolniensis "Conventui Fratrum Minorum Oxoniæ in testamento legavit." Id fecit pro familiaritate sua cum Fratre Adamo de Marisco, viro et vita et scientia claro, qui tunc temporis lectoris munere in publicis scholis Franciscanorum Oxoniensium fungebatur. Inde, sæculo decimo-quarto jam vergente, constat ex testimonio Joannis Tyssington et Gulielmi Wodeford, Ignatius in cœnobio Minorum commorabatur. Prosequitur ille Joannes memoriam Roberti Grosseteste laude tanto viro non indigna; "cujus comparatio," ait, "ad omnes doctores est velut comparatio solis ad lunam quum eclipsatur." Citat Scriptores Græcos duos præter Ignatium, quos Lincolniensis tractaverat, Pseudo-Dionysium et Damascenum; hunc quidem, chronologia parum instructus, dicit "floruisse inter Græcos, quum Augustinus inter Latinos." Sed præter locum, quem Pearsonus adduxit, quem nos aliquanto accuratiorem dedimus, citat et alias duas sententias, ex Epist. ad Ephesios alteram, c. 20, alteram ad Romanos, c. 7. "Beatus Ignatius Martyr in Epistola sua tertia t, quam scripsit ad Ephesios, Omnes, inquit, vos convenitis in obedire Episcopo et Presbyterio, unum panem frangentes, qui est pharmacum antidotum ejus quod est ad non mori." "Et expressius in Epistola sua ad Romanos: Non, inquit, delector pane corporali, sed panem Dei volo, Ejus qui est ex genere David, et potum volo sanguinem Ipsius." locum citat, ut videtur, Tyssingtonum exscribens, Gul. Wodeford: "Catholica est auctoritas Ignatii Martyris, qui fuit contemporaneus Apostolorum, qui in Epistola sua ad Romanos loquens de Sacramento Eucharistiæ sic scribit: Non, inquit, delector pane corporali, sed panem Dei volo, Ejus qui est ex genere David, et potum volo sanguinem Ipsius "." Ver-· Annal. Ann. 1253. p. 204. ed. Vers. Lat. Vid. Jacobson. Patr. Apost.

I. xxxvi. not. Ordo est, quo occurrit in Vet. Cod. Bodl. 86, p. 216. Tractatus

sio, quam citant hi Fraterculi, ipsa est Vetus Versio Latina, qua usus est Robertus Lincolniensis. Erat igitur adhuc inter libros ejus in Conventu Franciscanorum adservata circ. A.D. 1381, quando Defensionem Eucharistiæ, sive Confessionem suam, edebat Tyssingtonus.

Jam inde notitiam aliquam de Ignatio apud Angliam permansisse patet ex Bostoni Buriensis Catalogo, circ. A.D. 1410 scripto, qui inter "viros catholicos quamplures," quorum "opuscula in Ecclesia Catholica recipi" profitetur, meminit S. Ignatii \*. At quo fato proximo sæculo direpta fuerit Lincolniensis pretiosa bibliotheca, penitus nescimus: tantum ex Lelandi indignabundi querela discitur, illum, quando Oxonium, circa A.D. 1536, et cœnobium Franciscanum inviseret "invenisse pulverem, telas aranearum, tineas, blattas, situm denique et squalorem, libros vero, quos tribus obolis libenter non emerety." Volumina tamen indignis modis sublata non omnino periisse compertum est; et restabant Veteris illius Versionis exemplaria MSS. duo vivente Usserio; restat adhuc unum in Collegio Gonvilli et Caii apud Cantabrigienses .

Id certe Divinæ Providentiæ beneficio gratissime nobis imputandum, quod tam diu ante Imperii Orientalis ruinam præsidii locum Ignatio apud nostrates parasset; unde hodie, post tot Turcarum et male feriatorum Criticorum tumultus, restat tamen quod primævæ pietatis amantibus animos addat, et via Apostolica ambulantibus præluceat, ut idem sapiant, et in eadem permaneant regula.

Wodefordi exstat impressus in Fasc. Rer. Expet. i. 191. Tyssingtonum ex tribus MSS. ib. B. 26. 86. et 703. col-latum damus. Vid. Hooker. Eccl. Pol. V. lxviii. 12.

\* Vid. Tanner. Biblioth. Præf. xxii.

7 Tanner. p. 351. 8 Non me latet, Pearsonum in Adnotationibus, quas diu post mortem ejus edidit Smithius, de Vet. Inter-prete conjecisse, Versionem ejus Hieronymo esse antiquiorem, aut ante ann. 650 factam fuisse. Vid. ed. Smith. p. 13. et 32. Jacobson. 482. Hanc sententiam si ipse vivus in vulgum protulisset, plus ponderis mecum ferret. Sed quoniam nihil in Vindiciis Pearsonus de hac re statuit, priorem tamen locum in Vindiciis tractans, p. ii. c. 10.; quoniam nemo

inter Latinos Scriptores Veterem Versionem citat ante Lincolniensem Robertum; quoniam Thomas ille Aquinas, vir doctissimus sui temporis, sæculo eodem alios complures Græcos Patres in Catena sua adhibens, de Ignatio nihil certi audivisse videtur; (Vid. Comment. in Matt. c. i. Opp. tom. iii. 16. ed. Venet. 1775.) quo-niam denique Vetus illa Versio rudi nec bene Latina dictione conscripta sequioris ævi ingenium prodit, in qua fidem Interpretis non requiris, artem requiris et meliorum literarum scientiam; conjectura nostra fortasse Lectori se sequo probabilem reddet, nec Pearsoni schedis posthumis eandem auctoritatem dabit, quam efflagitat Opus Viri Magni ipsius manu perfectum.

## CAP. III.

Argumenta pro S. Ignatio, partim a testibus, partim a testimoniis petita. A testium numero, antiquitate et serie. A testimoniorum tum generali, tum particulari indicatione.

CUM tot omnium sæculorum testimonia adduxerimus, nihil ulterius, quod ad Argumentum Externum attinet, desiderari posse videatur; Τὸ γὰρ τοσούτοις μάρτυσιν ἀντιτείνειν παραπληξίας ἐσχάτης, Tot enim et tantis testibus refragari extremæ dementiæ est, ut loquitur Theodoretus Dialogo I. Et tamen repertus est Blondellus, qui in Præfatione rotunde dixerit, "Sed plenam illis ipsis quas confictas putamus Epistolis fidem Blondelli habuere Patres; Quid tum?" Ain' vero, "Quid tum?" Tum dementia. certe habemus Argumentum a testimoniis petitum de Scripto Viri Apostolici Ecclesiastico locupletissimum firmissimumque, et quale nunquam adhuc quenquam fefellit; neque si cætera respondeant, quæ in Argumento Interno afferemus, fallere potuisse putandum est. Hoc ut dilucidius appareat, ex ante dictis nonnulla observabimus, et quam ea vim ad fidem faciendam habeant, tum ex testibus ipsis, tum ex ipsorum testimoniis perpendemus.

A testibus non unum sumimus argumentum. Ut a numero Argumenincipiamus, sunt illi sane quamplurimi; neque ulla scripta mero testam brevia tot fautores et testes, tot excerptores laudatoresque tium. adhuc uspiam nacta sunt. Est enim vel una S. Clementis Epistola ad Corinthios scripta his septem S. Ignatii haud paulo prolixior; præsertim si folium illud MSo excisum consideremus, quod octo ad minimum paginas, ut nunc Clemens editus est, exæquat. Et quamvis Dallæus de numero testium provocet ad testimonia Ignatio ab Usserio, Clementi a Junio, PHARS. VINDIC. I

præfixa: observandum illi prius fuit, ab Armachano partem longe maximam esse prætermissam, a Junio quamplurimos esse adductos qui nullum Epistolæ testimonium perhibent, quales sunt S. Paulus, Ignatii Interpolator, Optatus, Ruffinus, Augustinus, Eucherius, Ivo Carnotensis, Zonaras, Hugo de S. Victore, et Albertus Stadensis; qui omnes Clementem quidem aliquo, Epistolam nullo modo nominant. Sunt autem testes nostri, qui Epistolis ipsis, quas defendimus, suffragantur, oppido multi; et si perpendamus quam pauca Veterum Ecclesiasticorum Scriptorum opera nunc exstant, quam multo plura perierunt, aut adhuc cum blattis et tineis certant, non possumus non hanc testium nubem satis amplam putare, et ex his quos adduximus eorum numerum, quos adducere non possumus aut negleximus, infinitum pæne æstimare. Et hæc omnino premenda erant adversus Dallæum, qui Hammondum " ne quatuor quidem Patres ex omni secundi, tertii, et quarti sæculi copia nominare potuisse" tam falso pronunciavit.

Testium catenata series.

Secundo si animum ad seriem temporum referamus, et ab ipsa ætate qua primum scriptæ perhibentur Epistolæ, ad eam qua primum impressæ, et erumpentibus Ecclesiæ discordiis, in dubium sunt vocatæ, testes nostros ita dispositos esse observemus, ut cum primus ipsi S. Ignatio, primo secundus familiaris fuerit, tum nemo fere reliquorum sit, qui non a sequenti aut nosci aut videri potuerit, cum in unoquoque fere sæculo nunc binos, nunc trinos, nunc quaternos numeraverimus; plurimum certe etiam hoc ad sententiam nostram confirmandam valet. Ab hac enim testium serie nullibi interrupta pro certo haberi debet, aut neminem unquam hoc ipsum quod illi constanter docuerunt negasse, neminem de auctoritate S. Ignatii dubitasse, aut si quis unquam id fecerit, ejus sententiam ab aliis semper pro nihilo habitam. Quocunque enim tempore aliquem aliter sensisse quis velit (qualem tamen ego neminem agnosco) ejus importunam dubitationem et ea quæ præcesserunt improbabilem reddent, et ea quæ sequuntur testimonia, nullius apud alios ponderis aut auctoritatis fuisse probabunt. Cum igitur nostri asserant testimonia quæ afferuntur pro Ignatianis paria esse iis quæ pro Epistolis Clementis aut Polycarpi adduci solent aut possunt, ego autem multo ampliora illustrioraque; Dallæus, qui antiquissima frustra negat, hanc comparationem nullo modo

admittit, et nimis dilute adversus eam integris sæculis pugnat. Videamus igitur an hoc ab eo jure fiat; et quoniam de Poly-Dallæi carpo prudens silet, de Clemente solo lis erit. Testimonia Comparain hac re ea sane optima sunt, quæ ad ipsam scripti ætatem tio testiproxime pertingunt; hoc ab utroque nostrum admittitur. de Epistola Scriptoribus secundi sæculi non minus auctoritatis tribuunt S. Clementis. Patres tertii sæculi, quam Scriptoribus primi Patres secundi. In assignando sæculo fallax esse potest argumentum; non igitur integris sæculis eminus, sed annis cominus pugnemus. Scripta est Epistola, quæ sub S. Clementis nomine circumfertur, ante annum Domini septuagesimum sextum, fatente Blondello; ut alii existimant, sub initio imperii Vespasiani, id est, circa septuagesimum Vulgaris Æræ annum: stantibus enim Hierosolymis eam exaratam esse non dubitant; cui sententiæ etiam illa in initio Epistolæ verba, Δι' αἰφνιδίους καὶ ἐπαλλήλους γενομένας ήμιν συμφοράς καὶ παρεμπτώσεις, ut aliquando, Deo volente, ex antiquissimo illo MSº legendum ostendemus a, suffragari videantur. Jam quis primum huic Epistolæ testimonium perhibuit? Non illi quos præfixit Junius, Ignatius et Justinus, neuter enim verus est; sed Dionysius, quem non nominavit, Corinthiorum Episcopus, Epistola ad Romanos, Soteri Episcopo nuncupata. "At Soter præfuisse dicitur Ecclesiæ Romanæ ab A.D. 175 ad 179," inquit Blondellus. Ante igitur A. 178 scriptam fuisse Dionysii Epistolam non apparet. Quare plures quam centum anni sunt elapsi, antequam quisquam, quod novimus, S. Clementis Epistolæ testimonium perhibuit. E contra qui primum Ignatianis testimonium perhibet est S. Polycarpus, S. Ignatio non tantum synchronus, sed et familiaris, qui ipsi Smyrnæ aderat. cum quatuor Epistolas inde mitteret, qui unam ad se datam, ad Smyrnæos suos aliam Troade recepit, qui intra paucos menses septem collegit, edidit, et suæ subjunctas Philippen-Secundus pro Clementina testis forte afferri sibus misit. poterat Hegesippus: de ea enim quædam commemoravit, sed quæ ignorare nos voluit Eusebius. Anastasius quidem Bibliothecarius (ut hunc Junii Catalogo testem addam) in Historia Ecclesiastica hæc de S. Clemente refert, Hujus Epistola fertur ad Corinthios missa, quam tota recipit, ut Hegesippus testatur, Ecclesia. Sed hoc Hegesippi testimonium nullibi exstat, et

Anastasius Georgium Syncellum hic male transtulit. Syncellus enim (alius Junii Catalogo testis addendus) de S. Clemente ita loquitur, Τούτου ἐπιστολή ή μία γνησία Κορινθίοις φέρεται ως άπὸ τῆς Ῥωμαίων ἐκκλησίας γραφείσα, στάσεως έν Κορίνθω συμβάσης τότε, ώς μαρτυρεί Ἡγήσιππος, ήτις καὶ ἐκκλησιάζεται. Sed et in horum verborum interpretatione Jacobus Goar, qui Syncellum tam infeliciter transtulit, non minus quam Anastasius erravit. Germanam ejus ad Corinthios Epistolam quasi a Romana Ecclesia tumultus cujusdam Corinthi exorti occasione scriptam ab Ecclesia vulyo recipi, et coram publice legi, auctor est Hegesippus. Ita ille: tu autem verte, Hujus Epistola, quæ unica genuina est, ad Corinthios fertur, tanguam ab Ecclesia Romana scripta, seditione tunc temporis, ut testatur Hegesippus, Corinthi orta, quæ etiam ab Ecclesia recipitur. Hæc enim Syncelli nihil aliud sunt quam Epitome capitis 16. libri iii. Historiæ Eusebianæ, cujus verba sunt, Καὶ ὅτι κατὰ τὸν δηλούμενον τὰ τῆς Κορινθίων κεκίνητο στάσεως, άξιόγρεως μάρτυς ὁ Ἡγήσυππος, Porro supradicti Clementis tempore seditionem inter Corinthios esse commotam. luculentissimus testis est Hegesippus. Auctoritate igitur Hegesippi utitur in hunc tantummodo finem eo loci Eusebius. ut ostendat sub pontificatu Clementis seditionem Corinthi ortam esse: neque aliud quicquam voluit Syncellus. Tertius pro Clementina testis est Irenæus, itidem et pro Ignatianis: sed Irenæus pluribus quam triginta, imo pene quadraginta annis ab illius quam a nostrarum scriptione remotior fuit. Quartus pro Clemente Romano testis est Clemens Alexandrinus, qui post mortem Commodi scripsit, centum et viginti ad minimum annis postquam edita creditur Epistola Clementina. At a martyrio Ignatii tot anni non effluxerant, cum Origenes Clementis discipulus luculentissimum illi testimonium præbuit, Homiliis in Lucam, quas scripsit juvenis, teste Hieronymo, ante virilem ætatem, hoc est, sub Severo vel Caracalla, cum esset viginti pene annis editioni Ignatianae ætate propinquior, quam fuerat Clementinæ, cum scriberet Clemens Alexandrinus. Et jam quis non videt seriem testium ab ipso initio per tot sæcula deductam ad fidem faciendam plurimum valere?

Testimonia ipsa quantum yalent.

Testimonia ipsa quod attinet, sive ea generatim et universe dicta sunt, sive particulatim, et distincte; omnia certe Epi-

stolis hisce, quas defendendas suscepimus imprimis congruunt, easque vel eo nomine minime suspectas reddunt. S. Poly- S. Polycarpus, qui primo hanc Epistolarum συναγωγήν edidit, hoc carpi eloeas admodum honorifico elogio insignivit, et Philippensium Ecclesiæ magnopere commendavit, έξ ὧν, inquiens, μεγάλα ώφεληθήναι δυνήσεσθε περιέχουσι γάρ πίστιν, καὶ ὑπομονήν, καὶ πᾶσαν οἰκοδομὴν τὴν εἰς τὸν Κύριον ἀνήκουσαν, ut habetur Græce apud Eusebium, et in Veteri Latina Versione, ex quibus magnus vobis erit profectus. Continent enim fidem, patientiam, et omnem ædificationem ad Dominum nostrum pertinentem. Tria itaque S. Pater præcipue notavit, quæ in Explicatur Epistolis Ignatianis quas Philippensibus misit maxime emine- S. Polycarpi elorent; hæc autem singula in iis, quas nunc habemus, potis- gium. Nam sive fidem in seipsa spectes, eam simum elucent. Ignatius miris effert laudibus; ad Smyrnæos, τὸ γὰρ ὅλον πίστις καλ ἀγάπη δυ οὐδεν προκέκριται· ad Ephesios, ή δε πίστις ύμῶν ἀναγωγεύς ύμῶν, voce eleganti, et Lexicographis ignota; οὐδεὶς πίστιν ἐπαγγελλόμενος άμαρτάνει· ad Philadelphenses, πάντα όμοῦ καλά ἐστιν, ἐὰν ἐν ἀγάπη πιστεύετε sive Fidei habitum in Auctore respicias, vivis adeo coloribus ubique depictus est, ut Owenus nostras in eo suavem Fidei spiritum Oweni conagnoscat b. Inde illa, έγω δέ μετά την ἀνάστασιν έν σαρκὶ αὐτὸν cessio. οίδα καὶ πιστεύω όντα, ad Smyrnæos, ὕδωρ δὲ ζῶν άλλόμενον έν έμοι έσωθέν μοι λέγει, Δεύρο πρὸς τὸν Πατέρα. Sive Fidem pro objecto sumas, multi in his Epistolis Articuli fidei breviter explicantur, de Deo, de duabus in Christo naturis, de vita et morte, et resurrectione Christi, ad quos antiqui Patres toties Ad patientiam et tolerantiam Christianam sæpissime alios impellit, ut Smyrnæos, ἀμείβη ὑμῖν Θεὸς, δι' δυ πάντα ύπομένοντες αὐτοῦ τεύξεσθε· ut Polycarpum, μάλιστα δὲ ἔνεκα Θεοῦ πάντα ὑπομένειν ἡμᾶς δεῖ, ἵνα καὶ αὐτὸς ἡμᾶς ύπομένη· sæpe etiam suam exprimit, ut ad Smyrnæos, πάντα ύπομένω αὐτοῦ με ἐνδυναμοῦντος, et gratiam ipsam patientiæ maxime deprædicat, ή πίστις ώς περικεφαλαία, ή ἀγάπη ώς δόρυ, ή ύπομονή ώς πανοπλία. Ad ædificationem denique faciunt exhortationes comminationesque omnes quibus tam frequenter et crebro utitur, ad omne Christianum officium. ad omnes pietatis partes ubique impellens, ut fierent λίθοι

b In Præf. Anglice scripti Operis, Doctrina de Perseverantia Sanctorum, cap. v. ναού πατρός ήτοιμασμένοι είς οίκοδομήν Θεού πατρός, quemadmodum ipse ad Ephesios loquitur. Quo etiam pertinent illa quæ toties de concordia, unitate, et obedientia Episcopis et presbyterio præstanda, usque ad invidiam inculcat; quibus etiam suos ab Heterodoxis eadem opera revocat, eorumque fabulis, que questiones prestant magis quam edificationem Dei quæ in fide est. Hæc de testimonio S. Polycarpi, ex quo patet quanta cum ratione asseramus illius ætate Epistolas quas defendimus exstitisse. Eusebius etiam duos generales Epistolarum characteras notat, de Traditione Apostolica, et Hæresibus ævi Ignatiani, quibus nostræ optime respondent; quod hic monendum tantum duxi, nec ulterius urgendum; quod Eusebium Epistolas nostras vidisse atque descripsisse vel ipsi Adversarii fateantur c.

Eusebii testimoniam.

Excerpta ex Ignatianis a testibus edita, Medicei coditatem confirmant.

Nec tantum Testimonia quæ Ignatiana generatim et universe describunt Epistolis hisce apprime congruunt, sed et ea quæ particulatim a Testibus productis ex Ignatio sunt excerpta et in ipsorum libros sub ejus nomine transcripta, in cis auctori- Codice nostro totidem fere verbis reperiuntur; ut ex accurata collatione singulorum testimoniorum quæ attulimus cum Mediceo Codice planissime apparebit. Cum autem omnes sententiæ a Veteribus particulatim transcriptæ, antequam aliæ Epistolæ confictæ, aut hæ ipsæ interpolatæ sunt, ex nostro Codice desumptæ appareant : cumque postea nullum testimonium vel ex fictis, vel ex assumentis Catalogo nostro adhibuerimus, eosque testes tantummodo citaverimus qui antiquis, veris, et puris Epistolis utebantur; non potest non hæc Testium indeficiens successio summam Epistolis nostris fidem, quod ad externum argumentum attinet, conciliare, Illi enim ipsi, qui de germanitate septem Epistolarum ab Eusebio memoratarum dubitabant, hanc potissimum rationem afferebant, quod verba Athanasii, Theodoreti, aliorumque Veterum in iisdem, prout tunc etiam Græce sed interpolatæ exstabant, non comparerent: ut ex iis constat, quæ in Procemio latius disseruntur. At qui Catalogum Testium a nobis confectum inspiciet, omnia Testimonia a Veteribus excerpta in Epistolis nostris, ab omni assumento liberis, iisdem fere verbis diserte contineri reperiet. Neque vero ullum de industria prætermisimus, præter unicum illud S. Hieronymi,

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Vid. Part. ii. c. 1. ubi fusius agit de testimonio Eusebii.

lib. iii. adversus Pelagianos, "Ignatius vir Apostolicus et martyr S. Hieroscribit audacter, Elegit Dominus Apostolos qui super omnes nymus memorise homines peccatores erant." Constat enim eum in hac sententia lapsu, Igcitanda memoriam fefellisse, et Ignatium pro Barnaba posuisse; pro Barnain cujus Epistola quam nunc habemus, ea verba exstant; et ba citat. ex quo Origenes ante Hieronymum eadem produxerat. Posuit itaque Hieronymus Ignatium pro Barnaba, ut alibi Clemens Alexandrinus Barnabam pro Clemente. Cum igitur omnia testimonia priorum sæculorum, ex S. Ignatio particulatim excerpta, inque Libris Veterum Patrum, tanquam tot flores, sparsa; cumque post has Epistolas corruptas aliasque confictas, tot tamen etiam ex puris adducta, in his Epistolis totidem fere verbis compareant; jure ac merito easdem eidem S. Ignatio, cui illi omnes tribuerunt, ascribendas contendimus.

Denique hinc etiam Argumentum ad asserendas S. Ignatio Scripta vehas Epistolas non leve elicimus, quod nulla vetustiorum tem-tustatem præ se feporum ætatem præ se ferentia jam scripta exstent de quorum rentia, si in veris Auctoribus aut hoc aut priore sæculo ulla cum ratione vocari posdubitatum est, quin aut a Veteribus non fuerint omnino sunt, proagnita, aut si forte ab aliquibus agnita sint, de iisdem tamen tet ea Vetein Ecclesia Dei ab aliis aut dubitatum aut disputatum fuerit. ribus qui-S. Clementis Epistolam secundam non ejusdem Auctoris esse suspecta cum prima volunt Viri docti, licet utraque in Canonibus quemad-Apostolicis pariter probetur, et ab Epiphanio aliisque agnos- modum S. Clementis catur. At hoc primo indicavit Eusebius, dein Hieronymus et Epist. ii. Photius. Dionysii Areopagitæ libros male tanto Viro ascrip- Areopagitos, et sub ejus nomine fictos jam plurimi contendunt, atque te scripta inter eos maxime Dallæus. Sed hos ipsos prius ob testimo- tur; niorum defectum rejecit cum suis Hypatius; et post eum multi etiam ob materiam Areopagitæ esse negarunt, ut ostendunt Maximus et Theodorus, qui eosdem infeliciter defendere Hermæ Pastorem universi hac ætate fere con- S. Hermæ demnant; idem multi Origenis ævo, ipso teste, fecerunt, ut Pastorem; et Tertulliani; et si verum esset, quod Latini postea tradiderunt, librum eum a Pii Pontificis fratre scriptum fuisse, esset sine controversia supposititius. Prochori libellus de vita S. Procho-Joannis haud immerito rejicitur, ut et Historia Apostolica rum, et Abdise Abdiæ Babylonii, quem post Hegesippum scripsisse observat Historiam Gerardus Vossius, addere potuit et post Ruffinum, nam verba

Hegesippi apud Abdiam ex Ruffini translatione sunt transcripta. Sed de utroque altum apud Veteres silentium. Passio Passionem S. Andreæ a Presbyteris et Diaconis Ecclesiarum Achaiæ, ut volunt, scripta adhuc controvertitur: sed tam antiqui maximeque venerandi monumenti, si verum esset, nemo Veterum meminit, neque ante finem octavi sæculi a quopiam memora-Reliqua etiam quæ vetustatem summam præ se ferunt scripta, et hoc vel præcedente sæculo viris doctis spuria videntur; vel alto atque diuturno Veterum silentio damnantur, vel a Veterum aliquibus diu ante nostra tempora rejecta, aut saltem in dubium vocata sunt.

Nihil ejusmodi in Ignatiana cadit.

At de Ignatii Epistolis neutrum horum dici posse illa quæ adduximus testimonia et quæ postea dicenda sunt clare evincunt: nam alto silentio condemnari non possunt, quæ ab initio receptæ atque summopere laudatæ sunt : et an S. Ignatii revera genuinæ essent, nemo Veterum, nemo Recentiorum dubitasse se diserte dixit, nemo spurias et commentitias fuisse suspicatus est, antequam primo aliquæ Latine sunt impressæ Veteribus prorsus incognitæ, aliæ etiam Latine tantum primo, dein Græce, sed cum aliis junctæ quæ recentioribus tantum Græcis agnitæ sunt, illæque ipsæ, a Veteribus probatæ, nonnisi multis assumentis contaminatæ apparerent. Cum igitur jam tandem antiquissimæ Ignatii Epistolæ a sequioribus sint discriminatæ atque disjunctæ, ab assumentis atque corruptelis liberatæ, nitorique pristino restitutæ, simulque cumulatissimis uniuscujusque sæculi testimoniis confirmatæ, neque quisquam. Veterum appareat qui de earum suppositione quicquam hariolatus sit; nulla ratio vel excogitari potest ob quam earum veneranda antiquitas et auctoritas debita in dubium sit revocanda; aut si ulla excogitari possit, ea ex ipsa Epistolarum materia elici debet, quam in sequenti Dissertatione ab omni suspicione liberabimus: hac interim justissima præsumptione contenti, tot vetustissimos doctissimosque Patres cum sequacibus in Ignatianis non errasse, qui tanto consensu in nullo alio celebri et antiquo Ecclesiastico scripto nos fefellisse hactenus deprehensi sunt.

## CAP. IV.

Argumentum Adversariorum a testimoniis adversus Ignatiana expungitur. Stichometriam non esse Nicephori Patriarchæ. Et Nicephorum et Anastasium Ignatii Epistolas admisisse. Stichometriæ auctorem non condemnare Ignatii Epistolas. Defensio responsionis Hammondi. Non probari suppositionem ex nudo titulo Apocryphorum. Non ex reliquis qui cum Ignatio numerantur. De Hermæ Pastore Veteris Ecclesiæ judicium. Consensus Nicephori et Gelasii frustra obtenditur. Decretum sub Gelasii nomine editum ipsius esse non videtur. Defensio Usserii ab objectionibus Dallæi vindicatur. sponsio nostra illis Hammondi et Usserii superaddita. In Stichometria sub Ignatii nomine non Epistolas sed Διδαχήν intelligi. De Indiculis: itemque de Didascaliis, et Constitutionibus Apostolicis brevis dissertatio.

UT hoc externum Argumentum a Testimoniis petitum vim eam qua pollet obtineat, et illibatum conservetur, haud meliori methodo uti me posse sentio, quam si ea omnia quæ Adversarius ad ipsum labefactandum excogitavit, porro examinanda proponam. Observo autem ea ad tria capita commode Objectioreduci, et in hunc ordinem luculenter redigi posse. Primo, nes Dallæi. ille etiam Testimonia adducit, quibus suam de suppositione Earundem Epistolarum sententiam confirmet. Secundo, Testes nostros, ordo et methodus. ab Hammondo prius adductos, vetustissimos præcipue, rejicit; aut invalidum plane eorum testimonium reddere sigillatim conatur. Tertio, Argumentum a testimonio Negativum fabricatus est, qua probare nititur neminem Epistolarum quas defendimus per ducentos post Ignatii mortem annos meminisse, et inde concludit ab Ignatio non fuisse conscriptas.

Incipio a Testibus ab Adversario contra nostrorum aciem 1. Testimomiro modo productis, vel potius subductis. Illos enim, "non Dalleus

tam ad constituendam sententiam, quam ad depellendam in-

Epistolarum vodelav probare conatur.

chometrize.

vidiam" adduxisse se fatetur: in eum scilicet finem, ut probet Salmasium et Blondellum non fuisse primos qui has Epistolas Auctor Sti- confictas putarent. "Quisquis enim Auctor Stichometriæ," quam adducit, "fuit, diu ante Salmasium et Blondellum vixit." Opponit igitur Stichometriam Hammondo, prorsus inconcinne. "Hujus vero," inquit, "Στιχομετρίας auctoritas cur non tanti apud nos esse debeat, quanti suam viri doctissimi esse cupiunt, non video." At si qua sit illius Stichometriæ auctoritas, ea non Hammondo sed Patribus opponenda fuit, ab Hammondo contra Salmasium et Blondellum productis, Polycarpo, Irenæo, Origeni, vel saltem Eusebio, Athanasio, Basilio, Chrysostomo, Hieronymo, Theodoreto, Gelasio, aliisque: non enim quæritur an Stichometriæ auctoritati præferenda sit auctoritas Hammondi, sed utri potius credendum sit, Salmasio sola Stichometria armato, an Hammondo SS. Patrum, et omnium sæculorum testimoniis stipato. Nimis Mala fides igitur subdole hoc testimonium adducit Dallæus, "ad depellendam invidiam tantum, quo postea ad confirmandam sententiam suam" sæpissime utitur: et quam infirmum sit cum probe conscius esset, ita omnino proposuit, ut nescias, utrum pro argumento haberi voluerit, necne. Si titulum capitis quarti, quinti, et reliquorum inspiciamus, argumentum est primum; si caput quintum spectemus, nullum est: ibi enim primum aliud, a silentio Scriptorum Ecclesiasticorum ante Eusebium ducitur. Semper tamen postea argumentum hoc, sive primum sive nullum, maximi facit, et ubique fere inculcat. Ac revera si hoc argumentum, sive primum sive nullum, illi eripiatur, reliqua plane, quæ nos spectant, nulla erunt.

Dallæi.

Audiamus igitur Adversarii Testes non sine pompa pro-Testem unicum "Ecce auctores habemus," inquit, "et multis ante multiplicat Dal-Janus.

nos sæculis denatos, et ab omni contra Hierarchiam suspicione semotos, qui omnia Ignatii scripta rotunde ac sine ulla hæsitatione ad apocrypha relegarunt in Stichometria Georgio Syncello in libro antiquissimo præfixa." Quæso te, Vir doctissime, quot auctores habes in illa Stichometria Syncello præfixa? ostendas numerum, edic nomina. An ita numeras, quemadmodum ille apud Plautum?

> "Quot erunt? Ego, et Menæchmus, et Parasitus. Jam isti sunt decem: nam Parasitus Oeto hominum officio fungitur."

Stichometria, quamvis Syncello præfixam, aut nullum Stichomecertum auctorem habet, aut unicum certe. An Nicephorum triæ, quis fuerit tuum, si modo is sit, cum Ignatio tuo Epistolico bicorporem, auctor, aut tricorporem facis? Certe in multo plures dividi oportet unicus. istum incerti laris homuncionem, ut testes nostris vel numero pares habeas. Sed "ecce auctores" hi, quotquot sunt, "omnia Ignatii scripta ad apocrypha relegarunt." Pro unico scriptore, nescio quo, Auctores nescio quot Syncello præfixos; et ubi nudum Ignatii nomen scriptum est, "omnia" ejus "scripta" legi vult Vir doctissimus.

Ut autem majorem Stichometriæ suæ jamjam producendæ auctoritatem conciliet, gravem querelam prius instituit, quod tam "immerito viri docti de Salmasii fide dubitaverint," quem Editio Nicephori Parisina ab omni suspicione liberavit. Quinam autem sunt ex nostris partibus viri docti, qui de Salmasii fide tam immerito dubitarunt? Certe Usserius, Stichometriam, quam Georgii Syncelli et Theophanis operi præfixam in antiquissimo exemplari se invenisse narrat Cl. Salmasius, non diversam esse ab ea quam inter Petri Pithœi Opuscula Græce et Latine habemus editam, existimare se professus est. Quod non est hominis Salmasii fidem elevantis, sed potius confirmantis, et sua conjectura suffulcientis, quam non minus quam Salmasii fidem Editio Parisina postea confirmavit. Hammondus etiam de auctoritate Stichometriæ nullam sibi cum Salmasio litem fore professus est, illamque a Walone laudatum ab Indiculo a Pithœo edito non procul abesse "recte colligi," vel ex titulo Georgii asseruit. Non igitur de fide Salmasii Hammordus magis quam Usserius dubitavit: ἀδέσποτον Στιχομετρίαν eam vocat meritissime, quia ipsam ita Salmasius produxerat, neque ei ullum Auctorem assignaverat. Produxerat eam ex MS° Codice, tanquam sibi soli viso, nulla Auctoris Stichometriæ mentione facta; de "tenebris" igitur conqueritur Hammondus haud immerito; vix enim credibile fuit, voluisse quenquam Stichometriam in MSS. latitantem, et incerti tituli, testem citare, cum eadem in maxima luce, et sub speciosissimo titulo, non tantum Auctoris, sed etiam Interpretis poneretur. Ediderat enim eam Græce ad Eusebii sui calcem Josephus Scaliger, Chronologiæ Nicephori Patri- Quid sit archæ Constantinopolitani suffixam: ediderat eandem sub ista Stichoipsius Nicephori nomine ex Veteri Codice Carpensi Petrus

Pithœus, cum Anastasii Nicephoro supparis Latina Interpretatione, quam nos postea inter Criticos Sacros edendam curavimus. Monuerat Joannes Seldenus libro de Successione in Pontificatum Ebræorum Nicephori Chronographiam MS. exstare in Bibliotheca Londinensi Collegii Sionensis, cui hanc etiam Stichometriam suffixam esse testamur. Non potuit itaque non mirari Hammondus, si hæc tam publice nota ex " nescio qua officina" produceret Salmasius.

Interim de Stichometriæ auctoritate litem non movit Salmasio Vir doctus: suspicionem tantum parenthesi inseruit; quæ quidem post splendidam illam Editionem Parisinam hæret altius: et consultius omnino fecisset Dallæus, si eam nunquam nominasset, aut saltem in ea triumphare adeo visus non fuisset. Ita enim loquitur: "Viri docti Στιχομετρίαν άδέσποτον vocant. Editio Nicephoro vindicat, Amplissimo Viro, primæ in Oriente sedis antistiti, scriptori gravissimo atque eloquentissimo, et liberalissimis Photii laudibus ornato. Hujus enim ipsius Nicephori est illa Στιχομετρία, non alterius cujusquam recentioris: idque solide et fuse demonstrat eruditissimus Goar; quem adeat, si quis adhuc dubitet." Non jam de Salmasii, sed Dallæi fide quæritur. Quid enim? an eruditissimus Goar hoe "solide demonstrat?" neutiquam: an "fuse?" nequaquam: an omnino "demonstrat?" nullo modo: an id nude dicit, aut affirmat? minime gentium. Imo vero id dicit quod est Dallæi Assertioni plane contrarium: ad prima enim verba Στιγομετρίας hæc diserte annotat, "Canonicus Sacrorum Librorum Laterculus, ad Chronographiam nihil spectans, Librarii πάρεργον judicatur." Teste igitur eruditissimo Goar, Stichometria a Salmasio producta, Hammondo objecta, a Dallæo defensa, non est Nicephori Patriarchæ opus, sed Librarii πάρεργον. Fidem igitur in Dallæo requirimus, Salmasii non tantum fidem sed et modestiam laudamus, qui Stichometriam ἀδέσποτον tradidit, Nicephori nomen non apposuit, ad Scaligeri et Pithœi editiones nos non ablegavit, quod eam Nicephoro minime tribuendam putaret.

Mala fides Dallæi.

Nicephorus non fuit auctor Stichometrise.

Anastasius Bibliothedixit de Stichometria.

Sed post "eruditissimi Goar" infelix testimonium, "En Bioliothe-carius nihil tibi," inquit, " majorem omni exceptione testem Anastasium Bibliothecarium, hominem noni sæculi, Nicephori supparem. Is enim in Præfatione Historiæ Ecclesiasticæ, Huic sane," inquit, " Operi ratum duxi B. Nicephori Constantinopolitani Episcopi Chronographiam præponere." Quæritur de Stichometria, respondet Dallæus de Chronographia, ad quam illa nullo modo spectat. "Hujus autem Chronographiæ pars ultima est," inquit, "illa a nobis laudata Stichometria, eamque Editio Anastasii exhibet in calce Historiæ." At quomodo, quæso, Stichometriæ pars est Chronographiæ, quæ ab ea toto cœlo distat? Assuta est illi quidem in Codicibus Græcis, sed non magis ipsa pars est Chronographiæ, quam Chronographia pars est Stichometriæ. Apud Anastasium autem ne guidem Chronographiæ est adjuncta, sed in calce Historiæ Anastasianæ, Patriarcharum Indiculo subjuncta. Anastasius de Nicephori Chronologia loquitur, quam Operi suo proposuisse. (vel præposuisse) se dixit. Quid hoc ad Stichometriam, quam Operi suo non præposuit Anastasius, quam in calce Editio Ideo Chronographiam præposuisse se dixit Anastasius, ut Joannes Diaconus, qui Ecclesiasticam Historiam scripturus erat, ex ea posset aliquantula carpere; quid autem confert Stichometria ad Ecclesiasticam Historiam? sisse igitur Nicephorum Stichometriam Anastasius testis non est.

Rei hujus veritas satis innotescit ex ipsa Farragine quæ Georgio Syncello subjuncta est, et ex quinque partibus distinctis constat, Chronologia brevi, Genealogia, Indiculo Regum et Sacerdotum, Indiculo Patriarcharum, et Sticho-Anastasius tantum Chronographiam brevem ab metria. Adamo ad Theophilum Nicephoro tribuit: Genealogiam huic quidem subjungit, sed Nicephori esse non affirmat; eamque duo MSS. vetustissimi Græci Oxoniensis atque Londinensis non agnoscunt. Indiculum Regum et Sacerdotum Anastasius cum sequentibus post Historiam suam sine nomine Nicephori posuit, quem MS. Oxoniensis non habet; Stichometriam denique Indiculo Patriarcharum, nulla Nicephori mentione facta, subjungit; eamque Stichometriam MS. Oxoniensis non agnoscit. In tota igitur hac Farragine nihil unquam a quopiam Nicephoro tributum est, præter Chronologiam ab Adamo ad Theophilum: de qua tamen adhuc haud immerito dubitari potest, quicquid Goar, quem doctissimum appellat Dallæus, dixerit.

Ad rem ipsam quod attinet, asserimus neque Nicephorum Nicephorum Patriarcham, neque Anastasium Bibliothecarium, ne Sticho-archa nihil

colligi possit eum supposititias credidisse Epistolas Ignatii.

dicit, unde metriæ quidem Auctorem, quisquis est, unquam tradidisse Epistolas Ignatii, quas nos defendimus, fuisse supposititias. Nicephori effatum est in Epistola ad Leonem Papam Romanum de receptis SS. Patrum Operibus; Πάντων τῶν ἐκκρίτων καὶ μακαρίων πατέρων τά τε δόγματα καὶ πονήματα ἀσπάζομαι, ώς διδασκαλίαν άνεπίληπτον καὶ σωτηρίας θεμέλιον καὶ οθς ή Καθολική Ἐκκλησία προσίεται ἀποδέγομαι, καὶ οθς άποτρέπεται άποστρέφομαι. Omnium electorum beatorumque Patrum dogmata et opuscula, ut quæ ab omni reprehensione alienam doctrinam salutisque fundamentum contineant, amplector; et quoscunque Ecclesia Catholica recipit, recipio, quoscunque illa aversatur, rejicio a. At Ignatium inter ἐκκρίτους καὶ μακαρίους πατέρας numeratum, et Epistolas ejus, tanquam Opuscula irreprehensibilem doctrinam continentia, ab Ecclesia Catholica per aliquot ante Nicephorum sæcula receptas fuisse, jam ante ostendimus. S. Ignatii igitur Epistolas recepit et amplexus est Nicephorus. Præterea, Nicephorum scimus Dionysiana pro veris Areopagitæ Operibus habuisse, ex Disputatione cum Leone Armeno; idem sensisse certum est Anastasium ex ipsius Præfatione ad Dionysiana, At Dionysius S. Ignatii Epistolam tam diserte laudat, ut, qui verum Dionysium fuisse sensit, aliter de Ignatio sentire non potuerit; neque quenquam novimus qui Areopagitam defendit, quin idem, licet ad angustias redactus, etiam S. Ignatium admiserit.

hilloquitur ex senten. exhibentur. tia Dallæi.

Auctorem etiam Stichometriæ, quisquis est, negamus S. Ig-Stichome-triæ, quis natii Epistolas quas defendimus supposititias pronunciasse. quis est, ni- Ejus quidem verba hæc sunt, prout in Editione Parisina

Καὶ όσα τῆς νέας εἰσὶν Απόκρυφα.

Περίοδος Πέτρου στίχων βψν. Περίοδος Ἰωάννου στίχων γχ. Περίοδος Θωμᾶ στίχων αχ. Εὐαγγέλιον κατά Θωμάν στίχων ατ Διδαχή 'Αποστόλων στίχων ό. Κλήμεντος λβ στίχων βχ. Ίγνατίου, Πολυκάρπου, Ποιμένος καὶ Έρμα.

a Concil, tom. vii.

Quæ ad calcem Anastasii Historiæ ita Latine redduntur.

Et quæ Novi sunt Apocryphæ.

Itinerarium Petri, versus 2800 b Itinerarium Joannis, versus 3000 Itinerarium Thomæ, versus 1600 Evangelium secundum Thomam, versus 1300 Doctrina Apostolorum, versus 200 Clementis, versus 2600 Ignatii et Polycarpi.

Ex his nego ullo modo probari posse Epistolas S. Ignatii Eusebio visas ab Auctore Stichometriæ pro supposititiis habitas fuisse. Nudum enim hic Ignatii nomen ponitur, neque vel de Epistolis, vel de suppositione quicquam affirmatur. Ut autem id quod volunt probent Adversarii, necesse est ut in hunc modum disputent. Quicquid ab Auctore Stichometriæ ad Apocrypha refertur id ipsius sententia est supposititium: Epistolæ Ignatii ab Auctore Stichometriæ ad Apocrypha referuntur: Epistolæ igitur Ignatii sunt ex sententia Auctoris Stichometriæ supposititiæ. Hujus Syllogismi Hammondo nostro majorem propositionem negare, Usserio de minori visum est distinguere. Ego neutram ulla ratione probari posse contendo, et utramque pariter negandam censeo; ut ne vel umbra argumenti relinquatur.

Primo enim rectissime Hammondus noster hæc Salmasio " Non ita vocis istius, 'Απόκρυφα, significatio Apocrypha reposuit. accipienda est, ut statim spurium aut κίβδηλον aut ψευδεπί a spuriis γραφον, sequioris ævi figmentum sit, quicquid ubivis inter guenda: Apocrypha repositum inveniatur." Nihil hoc effato verius est. Fatetur Dallæus, "non esse eam hujus nominis ex etymi sui ratione vim;" vult tamen "ex usu Ecclesiastico, ut qui liber Apocryphus dicitur is fere aliquo istorum vitiorum laboret." Fere, inquit, hoc est aliquando, vel plerumque; quod nec Hammondo contradicit, nec quicquam probat. quod invi-Affirmat Apocrypha "opponi apud veteres scriptores libris tus fatetur Dalet divinis et Ecclesiasticis, hoc est, omnibus libris apud læus. Ecclesiam notis et probatis," apud aliquos scilicet et aliquan-

b Numeri non respondent Greecis. Plura vide in J. A. Fabricii Nott. ad Ita vero in ed. Paris. 1649. p. 190. Cod. A pocryph. Novi Test. p. 148, 144.

do: (neminem enim nominat præter Tertullianum atque

Gelasium:) quod omnino nihil probat. Quæritur an semper ex usu Ecclesiastico ita sumatur, ut opponatur omnibus libris ab Ecclesia quoquo modo receptis? Quæritur an quoties aliquod scriptum dicitur Veteris vel Novi Testamenti Apocryphum, id statim omnibus Ecclesiasticis opponatur, et a tota Ecclesia pro spurio et hæretico rejiciatur? Auctor Stichometriæ ita loquitur. Hæ sunt divinæ Scripturæ quæ recipiuntur ab Ecclesia et canonizantur. Et quæ sunt Apocrypha, Veteris Testamenti. Et quæ novi sunt Apocrypha. Hic nulla mentio librorum Ecclesiasticorum, puta Cypriani, Basilii, Chrysostomi, a quorum consortio Ignatius, et Polycarpus ablegarentur; sed Veteris tantum et Novi Testamenti, ut a Scripturæ Canone rejicerentur. Ut S. Hieronymus Epistola 106. "Hic Prologus Scripturarum, quasi galeatum principium omnibus libris quos de Hebræo vertimus in Latinum convenire potest; ut scire valeamus quicquid extra hos est inter Apocrypha esse ponendum "." Qui etiam eodem modo loqui censendus in Catalogo. "Barnabas unam ad ædificationem Ecclesiæ pertinentem Epistolam composuit, quæ inter Apocryphas scripturas legitur." Barnabæ enim Epistolam fuisse tradit; non ipsi suppositam, aut spuriam; ad ædificationem Ecclesiæ pertinuisse asserit; non itaque hæreticam putavit; lectam tamen inter Apocryphas scripturas docet, nec ab Ecclesia repudiatam innuit. Idem in Epistola 110 d. "Exigitis enim ut librum Chaldæo sermone conscriptum ad Latinum stylum traham, librum utique Tobiæ, quem Hebræi de Catalogo divinarum Scripturarum secantes his quæ Hagiographa (lege Apocrypha) memorant manciparunt." Emendationem hanc cum multa alia, tum verba sequentia satis confirmant. " Arguunt enim nos Hebræorum studia, et imputant nobis contra suum canonem Latinis auribus ista transferre." Et rursus. Epistola 111 °. "Apud Hebræos liber Judith inter Hagiographa (lege iterum Apocrypha) legitur, cujus auctoritas ad roboranda illa quæ in contentionem veniunt minus idonea judicatur. Chaldæo tamen sermone conscriptus inter historias computatur." Quare ex voce nuda Apocrypha, nihil aliud recte infertur, ubi de

Vox, Apoerypha, quomodo intelligenda.

e Præfat. in Sam, et Mal. tom. ix. d Ibid. tom. x. 2. 458. ed. Vallars. e Ibid. p. 22.

libris Canonicis agitur, quam scriptum aliquod esse a Canone S. Scripturæ removendum. Extra igitur Canonem Novi Testamenti certissime ponitur Ignatius; neque quicquam aliud ex vi verborum Stichometriæ per necessariam consequentiam colligi potest.

Quare quod ex Gelasii Decreto arripit Dallæus plane est Decretum ἀπροσδιόνυσον. Ille enim Utriusque Testamenti Canonem editum sub nomine Getradit, nullis omnino Apocryphis additis; imo Veteris Tes-lasii. tamenti Apocryphis nonnullis in Canonem receptis, aliis cum Apocryphis Novi in ultimum caput rejectis, et inter Hæretica scripta positis. Unde duo facta sunt, primum, ut Apocrypha melioris notæ ad Vetus Testamentum pertinentia sine ulla distinctione pro Canonicis haberentur (quæ labes adhuc Canoni Romano adhærescit); secundum, ut reliqua Veteris et omnia Novi Testamenti Apocrypha cum scriptis Hæreticis, fictitiis atque damnatis, contra Veterum Patrum sententiam confunderentur. Iniquissime igitur postulatur ut ex hoc Decreto sub nomine Gelasii edito Stichometriam interpretemur: cum in Stichometria, Novi Testamenti Apocrupha dicantur, in Decreto tantum Apocrypha sine ulla restrictione; in illa post scriptores Canonicos, in hoc post omnes Catholicos; in illa Canonicis, in hoc omnibus scriptoribus ab Ecclesia probatis opponantur.

Quod autem ex nudo titulo frustra probare conatus est Apocrypha Salmasius, id ex natura librorum qui simul cum Ignatio inter dis distin-Apocryphos numerantur præstare voluit Dallæus. Ita enim guuntur. videtur disputare. Omnes libri qui ab Auctore Stichometriæ inter Apocryphos numerantur, ab eo tanquam hæretici aut ficti a publica Ecclesiæ luce removentur: Ergo et Epistolæ Sed respondeo primo, nullam esse necessitatem consequentiæ. Non enim leve semper discrimen habitum est inter eos libros qui Apocryphi dicebantur. Et quamvis "una eademque uno eodemque nomine, sive elogio, de omnibus lata sit sententia," nihil tamen unum atque idem de omnibus asseritur, nisi quod omnes a sacro Canone removentur. Fieri itaque potuit ut unus aliquis reliquis melior fuerit, quamvis inter θεοπνεύστους numeratus non sit. Respondeo secundo. probari nullo modo posse Auctorem Stichometriæ reliquos omnes pro hæreticis aut fictis habuisse, et a publica Ecclesiæ luce removere voluisse. Nam primo, "Nicephorus." inquit. PEARS. VINDIC.

"Epistolam Polycarpi inter Apocrypha nullius apud se pretii censet." Inter Apocrypha quidem numerat, sed cujus pretii apud se fuerit nullo modo indicat. At nemo unquam Polycarpi Epistolam aut pro hæretica aut pro ficta habuisse deprehenditur; Nicephorus itaque Dallæi sine ullo fundamento pro tali habuisse dicitur; et iniquissime accusatur, ac si voluerit eam Epistolam, quæ tam diu in Asiæ conventu lecta fuerat, a publica omnium Ecclesiarum luce removere. Liber, qui cundo, Διδαγή ἀποστόλων, versuum 200, inter Apocrypha numeratur. An igitur eam tanquam pessimæ notæ scriptum, ab Ecclesia penitus eliminandam censuit Stichometriæ Auctor? Quodnam hujus censuræ indicium, quæ ratio excogitari potest? Ab illis quæ ab Hæreticis conficta sunt, separat hoc Opus Eusebius. Magnus Athanasius in Epistola ἐορταστική numerat inter eos libros quos SS. Patres prælegi voluerunt Catechumenis, ut inde pietatis rationem cognoscerent .

Tertio, quænam fuerint illa Clementina, quæ in hoc Indi-

vocatur Διδαχή Αποστό-Awv.

Qui sint 'Libri Clementis Stichome-

Hermas.

culo memorantur non docet Dallæus: vocat quidem Libros Clementis xxxii. Sed quinam fuerint Libri 32 qui Clementi, præter eos qui in Indiculo superius memorantur, attribui xxxii.' in solerent, ne fando quisquam adhuc audivit. Quid igitur si pro A B legamus A B, (A enim et A sæpe in MSS. confundun-(Conjectu- tur) et duas Clementis Epistolas intelligamus ?? tunc enim et versus 2600 illis satis bene quadrabunt, (nam utramque simul sumptam cum jam integræ essent, æquasse Evangelium secundum Lucam, cui totidem plane versus ascribuntur, quivis concedet) et genuinum Clementis Opus Ignatianis adjunctum habebimus, quod ea pariter a suppositionis cri-Quinto h, quod Hermas cum Ignatianis mine liberabit. nominetur, negari non posse volunt, quin "Nicephorus eadem habuerit pro falsis, adeoque fictis et spuriis." Imo vero hoc negari idque jure optimo potest, si vetustissimorum doctissimorumque in Ecclesia Scriptorum sententiæ animadvertantur, quos secutum fuisse Auctorem Stichometriæ par est credere.

Quæ fuerit S. Irenæi de Hermæ libro sententia, ab Eusebio S. Irenæi de Hermæ observatum est, Hist. Eccles. l. v. c. 8. οὐ μόνον δὲ οἶδεν ἀλλά libro sententia.

> Euseb. H. E. iii. 25. Athanas. detur, alia mox substituta propius ad Epist. Festal. sub fin. Muic emendationi supersedere vi-An legendum, "Quarto?"

καλ ἀποδέχεται τὴν τοῦ Ποιμένος γραφὴν, λέγων, Καλώς οὖν είπεν ή γραφή ή λέγουσα, Πρώτον πάντων πίστευσον ότι είς έστιν δ Θεδς δ τὰ πάντα κτίσας καὶ καταρτίσας, καὶ τὰ έξης. Non tantum novit (Irenæus) sed et recipit Pastoris scripturam dicens, (lib. iv. c. 37. secundum Interpretem Veterem) Bene ergo scriptura dicit, Primo omnium crede quoniam unus est Deus qui omnia constituit et consummavit, et fecit ex eo quod non erat ut essent omnia, omnium capax, et qui a nemine capiatur. Quæ verba exstant Hermæ l. ii. Mandato 1. toties tum a Catholicis tum ab Hæreticis citata. Clemens Alex- S. Clemenandrinus Irenæo σύνχρονος, Hermæ frequentius, quam cujus- tis Alex. de eodem; piam scriptoris Ecclesiastici auctoritate utitur, eumque sæpius explicat et interpretatur. Sententiam ejus de Libro ipso vel ex his locis colligere possumus. Stromat. l. i. Θείως τοίνυν ή δύναμις ή τω Έρμα κατά ἀποκάλυψιν λαλούσα. Τὰ ὁράματα, φησὶ, καὶ τὰ ἀποκαλύμματα. Divine ergo potestas illa quæ Hermæ loquitur in revelatione, Visiones, inquit, et revelationes, &c. l. vi. Καὶ καλώς εἴρηται τῷ Ποιμένι, Κατέβησαν οὖν μετ' αὐτῶν (ita legendum) εἰς τὸ ὕδώρ. Et præclare dictum est a Pastore, Descenderunt ergo cum eis (non eorum, ut male Interpres) in aquam. Origenes, Clementis discipulus, et Origenes, Hermæ testimonio creberrime utitur, et tum suum tum alio-genis; rum judicium de Libris ejus sæpe exprimit. Auctorem agnoscit Hermam illum, cujus in Epistola ad Romanos mentio fit, et Opus ipsum in Commentariis ad eum locum magnopere laudat. Puto tamen, inquit, quod Hermas iste sit scriptor libelli illius qui Pastor appellatur. Quæ scriptura valde mihi utilis videtur, et, ut puto, divinitus inspirata. Homil. in Lucam 35. Legimus (si tamen cui placet hujusmodi scripturam recipere) justitiæ et iniquitatis angelos super Abrahæ salute et interitu disceptantes; dum utræque turmæ suo eum volunt cætui vindicare. Quod si cui displicet, transeat ad volumen quod titulo Pastoris scribitur, et inveniet cunctis hominibus duos adesse angelos. Tomo xiv. § 21. in Matthæum, Εί δέ χρή τολμήσαντα καὶ ἀπό τινος φερομένης μὲν ἐν τῆ Ἐκκλησία γραφής, οὐ παρὰ πᾶσι δὲ ὁμολογουμένης εἶναι θείας, τὸ τοιοῦτο παραμυθήσασθαι, ληφθείη αν τὸ ἀπὸ τοῦ Ποιμένος. Sin audendum sit istud emollire ex quadam scriptura, quæ in Ecclesia circumfertur, sed non ab omnibus pro divina habetur, adhibeatur illud ex Libro Pastoris. Περί 'Αρχών, lib. iv. Διά τουτο

ήμεις και τὸ ἐν τῶ ὑπό τινων καταφρονουμένω βιβλίω, τῶ Ποιμένι, περί του προστάσσεσθαι τὸν Ερμάν δύο γράψαι βιβλία, καὶ μετὰ ταῦτα αὐτὸν ἀναγγέλλειν τοῖς πρεσβυτέροις της Έκκλησίας α μεμάθηκεν ύπο του πνεύματος, ούτω διηγούμεθα. Propterea nos illud in Pastore, Libro, qui ab aliquibus contemnitur, de dato Hermæ præcepto, ut duos libros scriberet, ipseque postea senioribus Ecclesiæ annunciaret quæ a Spiritu didicerat, ita interpretamur. Homilia viii. in Numeros, Quod autem dies peccati in annum pænæ reputetur, non solum in hoc Libro, in quo nihil omnino est quod dubitari possit, ostenditur; sed et in Libello Pastoris, si cui tamen scriptura illa recipienda videtur, similia designantur. Eusebius Hist. Eccles. l. iii. c. 3. Έπεὶ δὲ ὁ αὐτὸς ᾿Απόστολος ἐν ταῖς ἐπὶ τέλει προσρήσεσι τῆς πρὸς 'Ρωμαίους μνήμην πεποίηται μετά των άλλων καὶ Έρμα, οὖ φασιν ὑπάρχειν τὸ τοῦ Ποιμένος βιβλίον ἰστέον ώς καλ τοῦτο πρὸς μέν τινων ἀντιλέλεκται, δι' οῦς οὐκ ἄν ἐν ὁμολογουμένοις τεθείη ύφ' ετέρων δε αναγκαιότατον οίς μάλιστα δεί στοιχειώσεως είσαγωγικής κέκριται όθεν ήδη καὶ ἐν Ἐκκλησίαις ἴσμεν αὐτὸ δεδημοσιευμένον, καὶ τῶν παλαιοτάτων δὲ συγγραφέων κεχρημένους τινάς αὐτῷ κατείληφα. vero idem Apostolus in salutationibus ad finem Epistolæ ad Romanos inter alios mentionem fecit Hermæ, cujus esse aiunt Librum Pastoris; sciendum est etiam huic a quibusdam contradici, propter quos inter receptæ auctoritatis Libros poni non potest. Ab aliis vero maxime necessarius judicatur, iis præsertim qui elementaria institutione indigent. Unde etiam in Ecclesiis eum publicatum scimus; et ipse quosdam ex vetustissimis scriptoribus ipsius testimonio usos esse deprehendi.

et Athana-

S. Athanasius, Eusebio synchronus, in Epistola ἐορταστικῆ, cum libros S. Scripturæ Canonicos recitasset, monuit esse καὶ ἔτερα βιβλία τούτων ἔξωθεν, οὐ κανονιζόμενα μὲν, τετυπωμένα δὲ παρὰ τῶν πατέρων ἀναγινώσκεσθαι τοῖς ἄρτι προσερχομένοις καὶ βουλομένοις κατηχεῖσθαι τὸν τῆς εὐσεβείας λόγον σοφία Σολομῶντος, καὶ σοφία Σιρὰχ, καὶ Ἐσθὴρ, καὶ Ἰουδὶθ, καὶ Τοβίας, καὶ διδαχὴ καλουμένη τῶν ᾿Αποστόλων, καὶ ὁ Ποιμήν etiam alios libros extra hos, non canone quidem probatos, sed Patrum auctoritate illis qui pietatis elementis imbuendi essent propositos, quales sunt, Sapientia Solomonis, Sapientia Sirach, Esther, Judith, Tobias, Doctrina Apostolorum, et Pastor. Hæc quidem tunc Ecclesiæ sententia; quid autem

de Pastore judicavit aliunde patet. Nam et Epistola de Nicæna Synodo verbis Hermæ ipse utitur, et lib. de Incarnatione Verbi probat omnia ex nihilo facta per Verbum, ή φησι διὰ μὲν Μωσέως, ἐν ἀρχή ἐποίησεν ὁ Θεὸς τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γην διε δὲ της ἀφελιμωτάτης βίβλου τοῦ Ποιμένος, Πρῶτον πάντων πίστευσον ότι είς έστιν ο Θεος ο τα πάντα κτίσας καί καταρτίσας καὶ ποιήσας έκ τοῦ μὴ ὄντος εἰς τὸ εἶναι. Quatenus loquitur per Mosen quidem, In principio fecit Deus cœlum et terram: per utilissimum autem Pastoris librum, Primum omnium crede unum esse Deum, qui condidit omnia et absolvit, fecitque ut ex non ente essent. Quem Hermæ locum ante ad eandem rem demonstrandam produxerat Origenes tom. i. in Joannem. Et cum eundem etiam producerent Ariani, Athanasius Epistola pro Nicæna Synodo, Έν δè τῷ Ποιμένι γέγραπται, επειδάν και τουτο, καίτοι μή ον εκ του κανόνος, προφερουσι, πρώτον πάντων πίστευσον. In Pastore quoque scriptum habetur, (quoniam et hoc, quamvis ex Canone non sit, allegant) Primum omnium crede, &c.

Quid Didymus Athanasio synchronus de Herma senserit, Didymi quamvis ejus omnia fere Opera perierint, colligere licet ex Catena in Johum, ubi ait, 'Ο ἀσεβης οὖν ἄπασαν την διαγωγὴν ἐν οἴκφ κακίας ἔγει διαλελυμένος, κατὰ τοὺς ἔξω τῆς οἰκοδομης λίθους, οι ούχ άρμόζουσι τη οικοδομή του πύργου, κατά τον Ποιμένα. Tota igitur impii conversatio in domo pravitatis est, cum sit dissolutus non aliter quam lapides extra ædificium, qui ædificandæ turri plane inepti sunt, juxta Pastorem. Ruf- et Ruffini. finus Didymi discipulus, qui in Ecclesia Græca plurimum versatus est, Expositione in Symbolum Apostolorum i, cum Canonem S. Scripturæ prius tradidisset, addit, "Sciendum tamen est, quod et alii libri sunt, qui non Canonici, sed Ecclesiastici a majoribus appellati sunt, ut est Sapientia Solomonis, et alia Sapientia quæ dicitur filii Sirach. Ejusdem ordinis est libellus Tobiæ et Judith, et Machabæorum libri. In novo vero Testamento libellus qui dicitur Pastoris, sive Hermatis, qui appellatur duæ viæ, vel judicium secundum Petrum: quæ omnia legi quidem in Ecclesiis voluerunt, non tamen proferri ad auctoritatem ex his fidei confirmandam." S. Hieronymus, qui inter Græcos consenuit, in Catalogo hæe Hierony-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In Append. S. Cypriani ed. Fell. p. 26-

habet. "Herman, cuius Apostolus Paulus ad Romanos scribens meminit, asserunt auctorem esse libri, qui appellatur Pastor, et apud quasdam Græciæ Ecclesias etiam publice legitur. Revera utilis liber; multique de eo scriptorum veterum usurpaverunt testimonia; sed apud Latinos pene ignotus est," Idem Epistola cvi. sive Prologo galeato. "Igitur Sapientia quæ vulgo Solomonis inscribitur, et Jesu filii Sirach liber, et Judith et Tobias et Pastor non sunt in Canone." Joannes Cassianus, S. Chrysostomi discipulus, Collat. viii. cap. 17. "Jam quod unicuique nostrum duo cohæreant Angeli, id est, bonus et malus, scriptura testatur. De bonis quidem Salvator, &c. de utrisque vero liber Pastoris plenissime docet." Et Collat. xiii. cap. 12. "Adjacere autem homini in quamlibet partem arbitrii libertatem etiam liber et Maximi ille qui dicitur Pastoris apertissime docet." Maximus in Scholiastæ Scholiis ad Dionysii librum de divinis nominibus, cap. 4. Τελεσιουργίαν δε αγγέλων λέγει ώς επί τοῦ Δανιήλ και τοῦ αγγέλου του έρμηνεύσαντος αυτώ, και περί του ποιμένος τον Ερμάν τελειώσαντος, ώς έκει ανέγνωμεν έν τῷ Ποιμένι. Porro perfectionis efficientiam Angelorum vocat, ut de Daniele et Angelo ipsi interpretante, et de pastore Herman perficiente, ut ibi legimus in Pastore. Et paulo post; Καὶ ὅτι διὰ τῶν αγγέλων αί ψυχαί χειραγωγούνται αί ζωήν αγγελικήν έπιτηδεύουσαι, ούτω εν τώ Ποιμένι ανέγνωμεν. Et quod anima vitam angelicam instituentes ab Angelis manuducuntur, ita in Pastore legimus.

Argumentimoniis tibus collectum,

Cassiani,

in Dion. Arcop.

Cum hæc fuerit tam antiqua, tam constans eorum qui in tum ex tes- Græca Ecclesia floruerunt de libro Pastoris sententia; cum præceden- auctorem prodant Hermam a S. Paulo nominatum, cum librum ipsum in aliquibus Ecclesiis publice lectum, ad institutionem Catechumenorum a Patribus commendatum memorent, cum ipsi aut sacrum et divinum aut certe utilissimum librum esse pronuncient, et ideo tantum in Canone non ponendum, quod de eo aliqui dubitarunt, an credibile est Nicephorum aut alium quemvis Ecclesiæ Græcæ alumnum, eundem ut falsum et fictum, ut pessimæ notæ apocryphum jugulare, et ab omni Ecclesiæ luce removere voluisse? Et tamen Dallæus pro certo habet Nicephorum suum, his omnibus prætermissis sive damnatis, sententiam Tertulliani atque Gelasii secutum esse.

Tertullianus aliquando Catholicus, aliquando Hæreticus: Tertulliet alia Catholici, alia Hæretici de Pastore sententia fuit. anus sibi Librum de Oratione adhuc Catholicus scripsit, in quo dum stat de ritus quosdam in Oratione usurpatos, tanquam affectatos et Herma; coactos, et curiosi potius quam rationalis officii perstringit, hæc habet. "Item quod adsignata oratione assidendi mos aliter enim est quibusdam, non perspicio rationem; nisi si Hermas ille, adhuc Cacujus scriptura fere Pastor inscribitur, transacta oratione non super lectum assedisset, verum aliud quid fecisset, id quoque ad observationem vindicaremus. Utique non. Simpliciter enim et nunc positum est, Cum adorassem, et assedissem super lectum, ad ordinem narrationis, non ad instar disciplinæ. Alioquin nusquam erit adorandum nisi ubi fuerit lectus. Imo contra scripturam fecerit, si quis in cathedra aut subsellio sederit." cap. 16. Nempe ritus quidam a Christianis quibusdam Tertullianei ævi observatus, statim finita oratione sedendi; quem ille tanquam superstitiosum, irreligiosum, et gentili ritui affinem reprehendit. Ritum autem ipsum ex loco quodam Pastoris male intellecto ortum esse putat. Quod clare ostendit quanto tum in pretio Liber ille Hermæ fuit. ut ex eo ritus in Ecclesiæ disciplinam transfunderetur. Ipse autem, ut solet, acute respondens, non rejicit Libri auctoritatem, sed admittit; et verba ejus ita interpretatur, ut ostendat tantum ordinem narrationis observandum esse, nec ullam inde disciplinæ rationem erui posse. Ita Tertullianus adhuc Catholicus, ut observavit S. Hilarius in Matthæum Canone v. "Quanquam et Tertullianus hinc (de Oratione) volumen aptissimum scripserit, sed consequens error hominis detraxit scriptis probabilibus auctoritatem." Sed in Libro de Pudicitia, ubi purus putus Montanista est, contraque Catholicos tanquam Psychicos disputat, et illa quæ ipse libro de Pœnitentia ante docuerat damnat, aliter quidem loquitur. c. 10. "Sed cederem tibi, si scriptura Pastoris, quæ sola mœchos aliter facamat, divino instrumento meruisset incidi; si non ab omni tus Montanista, concilio Ecclesiarum, etiam vestrarum, inter apocrypha et falsa scripsit. judicaretur, adultera et ipsa, et inde patrona sociorum, a qua et alias initiaris." In his Tertulliani ampullis jam Catholicorum omnium hostis facti, et Hermam pro doctrina Catholica accusantis, fortasse nihil aliud contineri putandum est, quam Pastorem Hermæ non fuisse ex judicio Ecclesiæ Librum

Canonicum, sed potius inter Apocryphos, id est, non Canonicos numeratum; ut Eusebius έν τοῦς νόθοις posuit Pastorem, quem ipse utilissimum librum pronunciavit, et Barnabæ Epistolam, et Joannis Apocalypsin, quos tamen agnoscit libros a plerisque Ecclesiasticis agnitos, qui Apocryphos pessimæ notæ οὐδὲ ἐν νόθοις ponendos voluit, Hist. lib. iii. c. 2. Et ipse Tertullianus ita videtur seipsum explicare; nam statim addit. "At ego ejus Pastoris scripturas haurio, qui non potest frangi," hoc est, vere Canonicas. Nec non codem libro, c. 20. "Et utique receptior apud Ecclesias Epistola Barnabæ apocrypho Pastore mechorum;" Epistola autem Barnabæ Tertulliano alia non est quam illa S. Pauli ad Hebræos. Quod si aliquid aliud intellexit, et per falsam et adulteram scripturam. Hermæ librum tanquam pessimæ notæ Apocryphum ab omnibus Ecclesiis fuisse eliminatum voluerit, non magis id verum est, quam cum cam solam mœchos amare ait; et contrarium plane demonstrant Irenæi, Clementis et Origenis testimonia. Nullo igitur modo credendum est Auctorem Stichometriæ a recepta Græcorum Patrum sententia recessisse, et auctoritate Tertulliani Hæretici permotum Hermæ Pastorem pro pessimæ notæ Apocrypho haberi voluisse.

Revertitur ad Gelasium.

Ad Gelasium autem quod attinet, cum Dallæus "utriusque Censoris Romani et Constantinopolitani, et quidem utriusque summam in Ecclesia dignitatem suo sæculo gerentis, concordem planeque ejusdem generis censuram" fuisse tradat, suave omnino somnium est. Quis enim credat Auctorem Stichometriæ Græcos Patres in judicio de Herma deseruisse, ut Gelasio consentiret; corundemque sententiam de Ignatio postposuisse ut Gelasio contradiceret? Vult enim Adversarius Nicephorum suum Epistolas Ignatii tanquam fictas inter Apocrypha numerasse, quas Gelasius ipse, Scripto plane genuino, ipsi Martyri ascripsit, ut ex Testimoniis nostris patet. Imo quis Nicephorum Gelasii sententiam in Decreto secutum esse affirmabit, qui illud ipsum Decretum noverit a nemine unquam vel inter Latinos fuisse agnitum ante aliquot annos post Nicephori mortem? Nicephorus Patriarcha e vivis excessit circa annum Christi DCCCXXVIII.: primi autem, opinor, qui Decreti Gelasiani meminisse deprehenduntur, sunt Lupus Ferrariensis, Hinemarus, et Nicolaus Papa primus, circa idem quidem tempus omnes; sed et ex iis

Gelasii, ut volunt, Decretum. qui primo loco Decreti mentionem fecit, post annum DCCCXL scripsit. Mentio quidem hujus Opusculi in Chronico Centulensi a Dacherio edito; ubi inter alios Bibliothecæ illius Abbatiæ libros legitur, "Gelasii Papæ de libris recipiendis et non recipiendis," lib. iii. cap. 3. Iste autem Catalogus confectus esse dicitur A. D. DCCCXXXI, triennio postquam Nicephorus defunctus est. Ne autem duorum Patriarcharum consensu nimium Viri doctissimi triumphet oratio; quemadmodum uni superius larvam detraximus, ita et alteri jam detrahamus.

Decretum quidem exstat de libris Canonicis Ecclesiasticis et Apocryphis, quod magna virorum hujus ævi doctorum conspiratione Gelasio I. Pontifici Romano tribuitur. MSS. Codices multorum sæculorum in assignando Auctore plurimum variant. Vetustissimus Codex Collectionis Diony- Quisnam sianæ, quem beneficio Dacherii vidit Baluzius, Decretum hoc ti fuerit Damaso Papæ ascribit, et Baronius ad annum Christi 69 ex Auctor. Concilio Romano sub Damaso, quod continet Cresconiana Collectio, partem hujus Decreti citat. Ex qua obiter observo, verba illa, "Sancta tamen Romana Ecclesia nonnullis Synodicis Constitutis cæteris Ecclesiis prælata est, sed et Evangelica voce D. Salvatoris nostri primatum obtinuit," levi mutatione, sed gravi errore in hæc jam esse mutata, "Sancta tamen Romana Ecclesia nullis Synodicis Constitutis cæteris Ecclesiis prælata est, sed Evangelica voce Domini et Salvatoris nostri primatum obtinuit." Codex Ecclesiæ Urgellensis, teste Baluzio, et Jurensis pervetustus, teste Chifletio, idem tribuunt Hormisdæ. Alii Gelasium Auctorem agnoscunt, ut et noster, qui in Bibliotheca Collegii SS. Trinitatis Cantabrigiæ asservatur; quem olim "Lanfrancus Archiepiscopus Cantuariensis de Beccensi Cœnobio in Anglicam terram deferri fecit," ut ipse loquitur. Inde colligunt viri docti primo Gelasium, dein vero Hormisdam idem Decretum edidisse. Ad Damasum enim referri nullo modo potest. Quamvis Baluzius "Damasum primum de hujusmodi Libris publice statuisse: deinde vero Gelasium Damasi Decretum renovasse, illudque auxisse eorum auctorum nominibus qui post Damasum vixere, et idem quoque de Hormisda dici posse," atque hæc omnia ex titulis Librorum MSS. elici posse hariolatur. Cum autem tale quippiam neque de Damaso, neque de

Gelasio, neque de Hormisda vetus Ecclesiæ Historia doceat, illud potius ex MSS. eliciendum puto, incertum plane fuisse, a quo Auctore hoc Decretum conditum sit.

Refert quidem Gratianus Decretum hoc scriptum fuisse a Gelasio in Concilio Lxx Episcoporum, ut nunc Gratianus editur: nam in vetustissimis MSS. illa de Concilio desiderantur. Sed MS, noster Gratiano et Ivone antiquior, hunc titulum præfert, "Decreta Gelasii Papæ de recipiendis et non recipiendis Libris. Quæ scripta sunt ab eo cum Lxx eruditissimis Episcopis." Videturque hic titulus fuisse antiquissimus; tum quod apud Burchardum ita concipitur; tum quod maxime illis convenit quæ apud Lupum Ferrariensem Epist. exxviii, legimusk. "Quoniam docet Gelasius cum Lxx Episcopis viris eruditissimis qui scriptores essent vel non essent recipiendi." Aliqui autem MSS. codices addiderunt Concilio huic etiam suos Consules, celebratumque tradiderunt "Asterio et Præsidio Coss." Inde Baronius in Annalibus refert conum Romæ gregatum Romæ Concilium Lxx Episcoporum tertio Gelasiani Pontificatus anno, Domini vero 494; cum tamen nullum ejus in Historia Ecclesiastica exstet monumentum aut vestigium. Baronium secutus est editione Conciliorum Binius, et Philippus Labbeus, in Historica Omnium Conciliorum Synopsi. Ann. 490, "Romanum I. Concilium sub Gelasio, quo a Lxx Episcopis Libri sacri et authentici ab Apocryphis sunt discreti, Asterio atque Præsidio Consulibus. Ex Codicibus MSS. omnia illustrabuntur." Atque ita tandem habemus Concilium sub Gelasio primum, et pro Actis Concilii hoc Decretum.

an Concilitenuerit Gelasius.

Decretum istud non exstat in Collectione Dionysii Exigui.

Sed eo anno, aut sub illis Consulibus conditum fuisse hoc Decretum plane incredibile est. Neque enim diu post Collectionem Decretorum Pontificum collegit et edidit Dionysius Exiguus, et Decreta Gelasii Papæ nobis exhibet, inter quæ illud de quo disputatur minime comparet. Illa tamen Decreta monet Dionysius sub iisdem Consulibus condita fuisse. Hæc enim ad eorum Decretorum finem legimus: "Datum V Idus Martiarum, Asterio et Præsidio VV. CC. Coss." Quisquamne autem credet Dionysium, nominis Gelasiani adeo studiosum,

repetit Lupus in Collect. de Trib. Quæst, sub fin. p. 274.

k P. 190. ed. Baluz. not. p. 466. ubi doctissimus Editor debito honore prosequitur memoriam Pearsoni, Idem

inter Decreta iis Consulibus edita, hoc tam celebre omittere voluisse, quo Gelasius depingitur, "distinguens separansque quasi os Domini, mundum ab immundo, et secernens pretiosum a vili," ut loquitur Baronius? Præterea res ipsa clamitat eum titulum ex Collectione Dionysii fuisse huic Decreto falso Nec potuit præfixum. In eo enim legimus, "Item venerabilis viri Sedulii Gelasius ista de Paschale Opus, quod Heroicis descripsit versibus, insigni laude Sedulii præferimus." Quibus verbis Auctor Decreti celebre et notis- chali scrisimum poema, tanquam Catholicum suis Romanis commen-bere, pro dare voluit. At Opus Paschale Sedulii iis Consulibus notum ratione; non fuit; nam Asterio demum Exconsule divulgatum est. Unde factum est ut Gennadius Sedulii non meminerit: quod mirantur illi qui finem libro de Scriptoribus Ecclesiasticis eodem anno impositum a Gennadio non observant. tatio illa, quæ in veteri Aldi Manutii editione Paschali Carmini annexa est, hoc satis indicat. "Hoc opusculum non a Sedulio auctore editum est, sed a Turcio Rufo Asterio V. C. Exconsule ordinario atque Patricio, qui id inter Scripta Sedulii invenit." Idemque confirmat ipsius Asterii Exconsulis ad Macedonium Epigramma eidem Operi in duobus vetustis MSS. testibus Sirmondo atque Usserio, præfixum,

"Sume, sacer meritis, veracia dicta poetæ, Quæ sine figmenti condita sunt vitio; Quo caret alma fides, quo sancti gratia Christi, Per quam justus ait talia Sedulius. Asteriique tui semper meminisse jubeto, Cujus ope et cura edita sunt populis. Quem quamvis summi celebrent per sæcula fasti, Plus tamen ad meritum est si viget ore tuo."

Cum igitur Asterius Consul fuisset, cum nomen ejus in Fastis esset, tunc primum edidit Paschale Opus Sedulii; non potuit igitur a Gelasio Anno Christi 494 Asterio et Præsidio Coss. tantopere celebrari. Vidit hæc acutissimus Usserius<sup>1</sup>, et Binium quod vidit perstringens quod Romanam Lxx Episcoporum Synodum ad Usserius. eum annum absque ullo veterum vel codicum vel auctorum testimonio retulisset, ipse ad biennium Pontificatus Gelasiani adhuc reliquum confugit. "Cum," inquit, "post biennium e vita excesserit Pontifex Gelasius, intra illud temporis spatium putandum est et Sedulii nuper defuncti Paschale Carmen ab Asterio recensitum atque Macedonio adhuc superstiti denuo oblatum, et Romanum illud Lxx Episcoporum sub Gelasio

<sup>1</sup> Britann. Eccl. Antiq. c. xvi. p. 402, sqq. ed. 1687.

Alia est Synodus sub Gelasio, cujus Acta exstant.

habitum fuisse Concilium, qui nuperrime divulgato operi præclarum dederunt testimonium." Et certe ita "putandum" esset, si certo constaret a Gelasio et Synodo ejus hoc Decretum editum fuisse; at hoc non magis posteriori, quam priori biennio competit; nam ecce anno proximo sive hujus biennii primo, sub Viatore Consule alia Synodus a Gelasio Romæ congregata est Episcoporum non Lxx quidem, sed Lv. Hujus Svnodi Acta exstant; nec in iis ullum hujusce Decreti vestigium apparet. Postremo Gelasii anno Synodus nulla, quantum novimus, coacta est; ut a Synodo aliqua Gelasiana editum fuisse hoc Decretum plane incredibile sit. Nicolaus quidem de Cusa de Concordia Catholica lib. ii. c. 11. hæc ex Concilio Toletano tempore Sysevandi Regis celebrato, cap. 17<sup>m</sup>. citat, "Apocalypsis librum multorum Conciliorum auctoritas, et Synodica SS. Romanorum Præsulum decreta Joannis Evangelistæ esse describunt, et inter divinos libros constituendum decreverunt," et inde colligit, "approbationem Librorum, quæ Gelasio Papæ ascribitur, fuisse Synodicam." Sed hoc si aliunde non constet, certe hinc constare non potest. Gelasii enim non meminit, et alii Pontifices Romani Canonem ediderant, quo liber Apocalypseos reciperetur: et Decretum hoc illius Concilii tempore exstare potuit, vel sub Gelasii vel sub alterius Pontificis nomine, nam Concilium illud celebratum est pluribus quam 140 annis post mortem Gelasii, sc. A.D. 633 non 582 ut voluit Cusanus. Illo autem ævo Canonem Scripturarum sub nomine Gelasii Papæ exstitisse non est verisimile. Nicolaus enim Papa, in Epistola ad Archiepiscopos et Episcopos per Gallias constitutos, Canonis Innocentii tantum meminit, non autem Gelasii: quamvis in eadem Epistola Decreti Gelasiani meminerit. "Sed responsuri sunt isti," inquit, " qui non ad obediendum potius quam ad resistendum sunt parati, aientes, Quod inter Canones inveniatur Capitulum S. Papæ Innocentii; cujus auctoritate doceatur a nobis utrumque Testamentum esse recipiendum, quanquam in ipsis paternis Canonibus nullum eorum ex toto contineatur insertum." Quibus verbis uti patet Canoni Concilii Laodiceni, ut apud Latinos habebatur, libros S. Scripturæ non fuisse additos, aut Apocalypsin inter eos numeratam non fuisse: ita etiam

m Concil Tolet IV. Regis nomen rectius scribitur Sisenandus. Æra 670, sive 671.

eosdem in Decreto hoc Gelasii non fuisse numeratos constare videtur. Certe Ivo Carnotensis in Decreto Ordinem librorum S. Scripturæ, sine nomine Gelasii posuit, Parte quarta, Capite 61, aliisque interpositis, cap. 63, demum Gelasii Decretum recitat cap. 64; et Codex Jurensis, quem edidit Chiffletius, in Hormisdæ Decretali Ordinem librorum S. Scripturæ præmittit; sed Decreti verba immutat, ut ad Ordinem respiciat. Ita enim ex illo Codice legimus, "Post has omnes Propheticas et Evangelicas atque Apostolicas, quas superius deprompsimus, Scripturas." Cum in aliis Codicibus simpliciter legatur, "Post Propheticas et Evangelicas atque Apostolicas Scripturas." Verba igitur illa, "has omnes," et, "quas superius deprompsimus," palam inserta sunt, ut Ordinem cum Decreto conjungerent. Quod et postea rursus factum est: nam pro illis, "regulariter suscepimus," substituit, "regulariter superius enumeravimus." Nec igitur in Synodo, nec unquam Gelasium Papam hoc Decretum edidisse verisimile est.

Nam primo Auctor Decreti male de Eusebio sensit, unde Argumenilla, "Historia Eusebii Pamphili Apocrypha;" ostendit autem ta de Decreto, quod et ipse, quare Apocrypham nominavit, nempe quia "in primo Gelasio narrationis suæ Libro tepuit," id est male de natura Christi sentire scripsit, numeravit itaque Eusebium inter Arianos. At verus videtur. Gelasius aliter de Eusebio sensit; ipsum in Catholicorum Patrum numero posuit; illius testimonia ad confirmandam Ecclesiæ de duabus naturis Christi doctrinam adhibet. Auctor igitur Decreti verus Gelasius esse non videtur. Neque illa Chiffletii conciliatio admittenda est, quod Historiæ Ecclesiasticæ libros tantum dicat in Decreto non esse usquequaque renuendos; ipse enim pariter se explicat, "propter rerum tamen singularium scientiam quæ ad instructionem pertinent" scil. "renuendos non esse usquequaque;" ad confirmationem autem doctrinæ Catholicæ, præsertim de natura Christi, cum et ipse erraverit in hac ipsa re, et Origenem tantopere laudaverit, adhibendam esse auctoritatem Eusebii ex quocunque libro depromptam nunquam putavit Auctor Decreti.

Præterea in hoc Decreto hanc censuram legimus, "Liber De Canoqui appellatur Canones Apostolorum Apocryphus," quam nibus Apostolorum, Gelasio Papæ tribuendam minime esse multa suadent. Nam in Decreto Dionysius Exiguus, qui tantopere Gelasium admiratus est, inter Apo-

crypha relegatis;

post tam gravem ejus censuram, nunquam Canones Apostolorum interpretari, et reliquis Canonibus præfigere voluisset: nunquam in Præfatione Operis sui, his verbis usus fuisset, "In principio itaque Canones, qui dicuntur Apostolorum, de Græco transtulimus; quibus quia plurimi consensum non præbuere facilem, hoc ipsum vestram noluimus ignorare sanctitatem: quamvis postea quædam Constituta Pontificum ex ipsis Canonibus adsumpta esse videantur." An tam leni censura ipse perstrinxisset, an tantummodo "plurimos consensum non præbuisse facilem," id est, aliquo modo de eorum auctoritate dubitasse dixisset, si ante paucos annos Pontificem Romanum in Concilio eas numerasse inter illa scripta, quæ "Catholicis vitanda sunt, et quæ nullatenus recipit Catholica et Apostolica Romana Ecclesia" novisset? An de hac dubitatione Stephanum Salonitanum Episcopum monendum duxisset, "ne" scilicet "hoc ipsum ignoraret," qui quid a Gelasio in Concilio, decretum fuit ignorare non potuit? An denique "postea constituta Pontificum ex illis Canonibus adsumpta" fuisse notasset, si cos tam recenti Pontificis Constituto transfixos atque jugulatos cognovisset? Certe Dionysius Translatione sua efficere nunquam potuisset ut hi Canones ab Ecclesia Romana reciperentur, si ab ipso Gelasio fuissent nuperrime rejecti. At receptos statim fuisse ostendit Cassiodorus, Divin, lect. cap. 23. qui de Dionysio, et Collectione ejus ita loquitur. "Petitus a Stephano Episcopo Salonitano ex Græcis Exemplaribus Canones Ecclesiasticos moribus suis pares, ut erat planus et disertus, magna eloquentiæ luce composuit, quos hodie usu celeberrimo Ecclesia Romana complectitura." Verum autem esse quod Cassiodorus asseruit, patet ex Epistola Joannis ii. Pontificis Romani paulo ante ad Cæsarium Arelatensem data, in qua Contumeliosum Regensem Episcopum auctoritate Canonum ex Collectione Dionysii Exigui excerptorum ab Episcopatu suspendit, et Canones Apostolicos ad eam rem diserte adhibet. "Ex Canonibus Apostolorum Capitulo xxv. Episcopus, presbyter, aut diaconus qui in fornicatione aut perjurio captus est, deponatur, non tamen communione privetur: dicit enim Scriptura, Non vindicabit Dominus bis in id ipsum. Ex Canonibus suprascriptis Capitulo xxix., quod

quos tamen Ecclesia Romana, teste Cassiodoro, statim recepit. officium pristinum damnati pro criminibus usurpare non de-Si quis Episcopus, Presbyter, aut Diaconus, depositus juste super certis criminibus, ausus fuerit attrectare ministerium dudum sibi commissum, hic ab Ecclesia penitus abscindatur. Fuerunt igitur tempore Joannis II. Pontificis, et Cassiodori, Canones Apostolici in Romana Ecclesia receptissimi; quod fieri potuisse nemo concedet, si vel a Gelasio, vel Hormisda fuissent tam publice rejecti.

Mirari enim satis non possum qua ratione ductus Dallæus Unde miseipsum Dionysio directe et ex diametro opponeret. Ille in rari subit, qua ratione Ecolesia Græca enutritus, ubi maxime valebant Canones ductus Dal-Apostolici, in Romana diu versatus, ubi tum non erant adeo nysii Exirecepti; in Decretis Pontificum evolvendis multum desudans, gui testimonio se observavit, ex Canonibus illis aliqua Pontificum Constituta, tam directe Romanorum scilicet, adsumpta fuisse. Dallæus e contra de opponeret; Pseudepigraphis Apost. lib. iii. c. 3. "Ego vero putaverim non ex Canonum Collectione sua decreta Pontifices, sed ex Pontificum Constitutis suos Canones assumpsisse primum eorum Collectorem." Respexit sine dubio Dienysius Innocentii, Leonis, et Gelasii Epistolas, quibus nonnulla ex L. Canonibus Apostolicis repræsentantur; at si Dallæus putaverit, aut hos L. Canones, aut eorum aliquos, ex illis Epistolis, aut cujusvis Romani Pontificis Decreto adsumptos fuisse, fugit eum omnino ratio, et Dionysio verissima tradenti perquam importune illud opposuit quod aperte falsum est.

Præterea non pauca sunt quæ me movent ut credam ipsum præsertim Gelasium Canones, qui dicuntur Apostolorum, et admisisse, cum pro-babile viet in suis Epistolis Decretalibus usum ipsis fuisse. Tricesi- detur etimus inter illos Canon est, Si quis Episcopus, aut presbyter, um hos aut Diaconus per pecunias hanc obtinuerit dignitatem, deji-Canones ciatur et ipse et Ordinator ejus, et a communione modis omnibus abscindatur, sicut Simon Magus a Petro. Epistola ad Episcopos per Lucaniam constitutos, cap. 21. ut. in nostro MS. reperitur. "Quos vero constiterit indignos meritis sacram mercatos esse pretio dignitatem, convictos oportet arceri, non sine periculo facinus tale perpetrantis" (ita MS. non "perpetrantes) quia dantem pariter accipientemque damnatio Simonis, quam sacra lectio testatur, involvit." Respondet Dallæus de Pseud. Apostol. 1. iii. c. 4. "Gelasii locus nullum omnino Canonem laudat, neque Apostolicum

neque Ecclesiasticum. Tantum Simonis damnationem memorat, quam sacra, inquit, lectio, Actuum scilicet Apostolicorum, ut notum est, testatur." Canonem quidem non laudat Gelasius, id est, non expresse dicit ea quæ præcipit in aliquo Canone contineri: nec id voluit Dionysius, cum doceret aliqua Pontificum Constituta ex Canonibus qui dicuntur Apostolorum fuisse adsumpta; neque enim aliquis Pontificum Romanorum ante Dionysii ætatem in suis Constitutis Canones Apostolorum nominasse deprehenditur. tantum nos cum Dionysio volumus hoc Gelasii Constitutum ex illo Canone adsumptum esse. Neque mentio sacræ Lectionis impedit quo minus hæc asseramus; ad Actus enim Apostolicos nos tantum ideo refert, ut sciamus quænam fuerit damnatio Simonis; quod autem illa damnatio pertineat tum ad Simoniace promotum, tum ad promoventem, omnino ad illum Apostolicum canonem pertinet, καθαιρείσθω καὶ αὐτὸς καὶ ὁ χειροτονήσας, hoc est, arceatur dans pariter accipiensque, ut loquitur Gelasius. Canon Apostolicus xxii. est, Si quis abscidit seipsum, id est, si quis amputavit sibi virilia, non fiat clericus, quia suus homicida est, et Dei conditionis inimicus, &c. Gelasius autem Epistola eadem, cap. 14. "De iis autem qui seipsos abscindunt, Paterni Canones evidenter sequenda posuerunt; quorum tenorem sufficiat indidisse, dicunt enim talia perpetrantes, mox ut agniti fuerint, a munere clericali debere eos secludi. Quod modis omnibus custodire nos convenit, quia fas esse nulli suppeditat, præter illa quicquam quæ memorabilis decrevit forma censere." Respondet Dallæus hæc in Nicæno Canone contineri, quod nemo negat, et paternos Canones, potius ad Nicænos Patres quam Apostolos referri debere. At nos ad Apostolos non Apostolici quo seculo referimus, sed ad Nicænos et Nicænis longe antiquiores Patres. Ut Dionysius Exiguus se ideo tum Conciliorum, auctoribus, tum eos, qui Apostolorum dicti sunt Canones in Latinum sermonem transtulisse profitetur, ut "Sancti præsules paternis muniantur regulis." Et Cæsarius post acceptam Epistolam Joannis Papæ II. qua Canones Apostolici duo continebantur, subjungit. "Ecce manifestissime constat quia secundum quod et tituli antiquorum patrum a S. Joanne Papa transmissi, et ccexviii. Episcoporum sententia, sed et Canones Gallicani continere videntur," &c.

Canones exorti, quibus

Præterea et hæc et alia quæ habet Gelasius, ita in Nicænis Canonibus continentur, ut iidem Nicæni Canones agnoscant Apostoli-inter Canones, qui dicuntur Apostolorum, numeratos fuisse. agnoscunt Primus quidem Nicæni Concilii Canon eadem continet, quæ nos ex Gelasio descripsimus: sed et idem ostendit Canonem ante in Ecclesia latum fuisse. Εἴ τινες ὑπὸ βαρβάρων ἡ δεσποτών εὐνουχίσθησαν, [καὶ] εύρίσκοιντο ἄλλως ἄξιοι, τοὺς τοιούτους είς κλήρον προσίεται ὁ κανών. Quod nihil aliud est quam quod Canon Apostolicus xxi. præcipit. Eunuchus, si per insidias hominum factus est, vel si in persecutione ejus virilia amputata sunt, vel si ita natus est, et est dignus, efficiatur Episcopus. Fatetur Dallæus libri supra nominati cap. 4. "fuisse jam ante Nicænæ Synodi tempora aliquam in Ecclesia regulam, ex qua hæc ita administrarentur; eam regulam ab ipsis Apostolis ita diserte constitutam, vel a Clemente literis mandatam, et in istam syllogen, quam Turrianus defendit, relatam" negat. Nego et ego ab Apostolis constitutam, a Clemente scriptam; accipio, quod largitur, ante Nicænam Synodum exstitisse, asseroque eam in illam Syllogen Canonum qui dicebantur Apostolorum relatam fuisse. Eandem fere rationem esse cæterorum quæ ex Nicæna Synodo colligit Turrianus, fatetur etiam Dallæus. cum citavit illud quod in Canonibus ix., x., xv., et xvi. Concilii Nicæni continetur, et ab iisdem ad veteres seu Ecclesiasticos Canones ibidem refertur, eodem opere laudasse librum Canonum qui Apostolici dicebantur omnino putandus est, quia in eo libro isti veteres Canones continebanturo. Præterea quid scripserint Innocentius et Leo antecessores sui nescire Gelasius non potuit, qui quamplurima ex Canonibus illis in sua Constituta transtulerant. Et hi quidem veteres Canones, et Ecclesiastici in Conciliis dicti, ab aliis diu ante Gelasium diserte Apostolici dicebantur. Ut in Concilii Ephesini Actis Antiochenus Episcopus notatur, quod παρά Ἐκκλησιαστικούς θεσμούς και τούς κανόνας των άγίων 'Αποστόλων, contra leges Ecclesiasticas, et Canones sanctorum Apostolorum, ordinationes provinciæ Cypri ad se trahere conaretur: qui quidem

<sup>•</sup> Vid. Bevereg. Cod. Canon. lib. i. c. iv. § 1. c. xi. § 1. Canones Nicæni ix. licis lxi. et lxii.: Nicæni xv. et xvi., Apostolicis xiv. et xv. et x. respondent Canonibus Aposto-

erant xxxiv. et xxxv. Canones ejus libri quem habuit Gelasius. Cum Eusebius Cæsariensis recusasset Episcopatum Antiochiæ, in hunc modum a Constantino Imperatore laudatus est, 'Η ση συνέσις ήγουν τάς τε έντολας του Θεού, και τον 'Αποστολικόν κανόνα καὶ τῆς 'Εκκλησίας φυλάττειν ἔγνωκε· Tua prudentia et mandata Dei, et Apostolicum Canonem, atque Ecclesiasticum custodire statuit; ut ipse refert de vita Constantini, lib. iii. c. 61. Est autem hic Canon inter eos qui Apostolici dicebantur decimus quartus<sup>p</sup>. Alexander Episcopus Alexandriæ ante Concilium Nicænum, cum Arium ejusque socios excommunicasset, Epistola ad Alexandrum Constantinopolitanum Episcopum data graviter conqueritur quod ab aliquibus in Ecclesiam reciperentur, τώ μήτε τὸν 'Αποστολικὸν κανόνα τοῦτο συγχωρεῖν, quod Apostolicus Canon id non permittat, ut refert Theodoretus Eccl. Hist. lib. i. c. 3. Hic autem in Codice Gelasii fuit decimus quintus. Cum igitur Dallæus quinquaginta tantum Canones sub Apostolorum nomine ævo Gelasiano exstitisse velit, cum ex illis tot a Patribus, a Conciliis, a Romanis Pontificibus fuerint diserte laudati, aliqui etiam ab ipso Gelasio agniti atque probati, cum reliqui ejusdem plane generis sint et in eodem cum his adeo receptis atque probatis Codice repræsentati, cur "Librum qui appellatur Canones Apostolorum apocryphum" ita appellaret, ut inter illa "quæ ab hæreticis sive schismaticis conscripta sunt" numeraret, ut "nullatenus a Catholica et Apostolica Romana Ecclesia receptum" indicaret, et a "Catholicis vitandum" pronunciaret, ratio nulla vel excogitari potest. Hæc, opinor, adeo a mente Gelasii abhorrere videbantur,

Verba e Decreto eradenda judicant nonnulli.

ut hæc ipsa verba e Decreto eradenda ac penitus tollenda judicaverint nonnulli. Nam in MS. nostro ante sexcentos fere annos exarato non comparent: et Hincmarus ducentis adhuc senior in suo Codice sine dubio non invenit. Ita enim ipse Opusc. c. 24.4 "Sed et Beatus Gelasius in Catalogo, qui libri ab Ecclesia recipiantur, de his Apostolorum Canoni-

Hincmarus non agnoscit.

P Scil. ex Vers. Dionys. Exigui.

q Scil. Opusc. contr. Hincmar. Laud.
Pearsoni argumentum prosequitur Reverendissimus et Doctissimus Beveregius, Cod. Canon. lib. i. cap. ix.
3. sqq. Misellus ille Larroquius alia via testimonium depravare conatus

est, legendo "sed inter Apocrypha eos misit." p. 56. Quo uno exemplo intelligas quantus in controversiam assurrexerit vir ille, ad quem Pearsonus nunquam respexit, "nunquam leto dignatus et armis."

bus penitus tacuit, sed nec inter Apocrypha eos misit." igitur verba, "Liber qui appellatur Canones Apostolorum apocryphus," in Decreto Gelasii Hincmarus non legebat. Sed hic se Criticum ostendit Dallæus, ultima illa verba mendosa esse pronunciat, et restituto verbo "omisit" pro eo quod in codicibus vulgatis legitur "misit" corrigenda, ut ita scripserit Hincmarus, "sed nec inter Apocrypha eos omisit." Quam importunam correctionem ea quæ sequuntur plane rejiciunt: "Quapropter in lectione illorum sequenda est cautela ab eodem S. Gelasio præmonita, Cum hæc, inquit, ad Catholicorum manum advenerint, B. Pauli Apostoli præcedat sententia quæ dicit, 'Omnia probate, quod bonum est tenete.'" Hoc est, quoniam Gelasius hunc Librum Canonum nec inter eos qui ab Ecclesia recipiebantur, nec inter Apocryphos numeravit, et tamen vulgo legeretur; id tandem sequitur. inter eos esse numerandum, quos ille nec recepit, nec penitus rejecit, quales erant Actus Silvestri, Scriptura de Inventione Dominicæ crucis, et de Inventione Capitis B. Joannis Baptistæ, de quibus regulam ab Hincmaro observatam tradit. Ne Gratianus quidem hæc in Gelasii decreto legisse videtur; Nec Granam inter eos qui Canones Apostolorum inter Apocrypha tianus. numerabant, Gelasii non meminit, Dist. 16. Quod autem Dist. 15. nunc ea habentur, nihili est; nam Gratiani Codici omnia de Libris Apocryphis postea sunt inserta, nec ad eum quo leguntur locum pertinent, quo agit de Conciliis, ut ipsius titulus indicat; et Glossa summam Capitis complectens hæc tantum habet, "Dicit enim Gelasius quod supradicta quatuor Concilia vult venerari, et si qua alia fuerunt a SS. Patribus instituta, et ostendit quæ opuscula SS. Patrum in Ecclesia recipiantur." Ulterius igitur non processit Gratianus. plurimis etiam MSS. Codicibus Decreti Gratianei reliqua Quinetiam in duobus veteribus MSS. Neque Ivo. non comparent. Panormiæ Ivonis ad publicam Academiæ nostræ Bibliothecam pertinentibus, eadem verba desiderantur. Neque mirum, cum illa pars postrema decreti Gelasiani, tum in Panormia tum in Decreto Burchardi, hoc titulo gaudeat, "De notitia librorum Apocryphorum, qui a SS. Patribus æterna damnatione damnati suntr." Quis enim ferre tum temporis potuit Canones Apostolorum in Decreto sub tali titulo comprehen-

sos, si simul cogitaret iisdem Canonibus Romanam Ecclesiam gubernatam esse? Cum igitur aliquorum ante Gelasium Pontificum, et ipsius etiam Gelasii Decreta ex Canonibus Apostolicis desumpta sint, cum paulo post Gelasii mortem, Canones illi a tota Romana Ecclesia recepti sint, Decretum illud quo hi Canones æterna damnatione damnati sunt, Gelasio Papæ tribui non potest.

Auctor eorundem Gelasio junior:

quod liquet ex modo quo de Conciliis Generalibus loquitur:

Præterea hæc verba Auctorem Decreti Gelasio juniorem omnino demonstrant. "Sed et si qua sunt Concilia a SS. Patribus hactenus instituta, post illorum quatuor auctoritatem et custodienda et recipienda decrevimus." De quatuor Generalibus Conciliis ante locutus, de reliquis post ea celebratis agit, minoremque iis auctoritatem tribuit; quod omnino intelligi debet de Conciliis quæ videbantur esse Generalia: aliter nihil diceret. At ætate Gelasii nullum post Chalcedonense Concilium celebratum est quod in numero Generalium poni potuit. Auctor igitur hujus Decreti omnino post Concilium quintum, sive Constantinopolitanum secundum scripsit. De illo enim diu dubitanter locuti sunt Latini, nec paris cum quatuor auctoritatis esse voluerunt. Gregorius I. "De illa tamen Synodo, quæ Constantinopoli postmodum facta est, quæ a multis Quinta nominatur, scire vos volo." A multis igitur ævo Gregorii, non ab omnibus, Quinta dicebatur, et cum idem Gregorius de Synodi Chalcedonensis auctoritate dixisset, de quinta hæc statim addidit. "Nam Synodus quæ post eam generaliter facta est, idcirco a nobis recipitur, quia ejusdem Synodi in omnibus sequens tenorem illius auctoritatem custodit." Isidorus, lib. vi. Etymol. c. 16. "Hæ sunt quatuor Synodi Principales, fidei doctrinam plenissime prædicantes. Sed et si qua sunt Concilia quæ SS. Patres Spiritu Dei pleni sanxerunt post illorum quatuor auctoritatem omni manent stabilita vigore." Quis non videt hæc eadem quasi mente scribi, qua illa in Decreto Gelasiano scribebantur? Nec hæc igitur nec illa ante Quintam Synodum scripta fuisse putandum est. Cassiodorus qui post Gelasium, ante vel circa Synodum Quintam scripsit, Quatuor tantum nominavit, de posterioribus nihil omnino addidit\*.

Denique legimus in Decreto, "Item Scriptura de InvenDivin. Lit. c. xi.

tione Dominicæ crucis, et alia Scriptura de Inventione capitis et de Li-B. Joannis Baptistæ novellæ quidem relationes sunt, et non-cryphis, nulli eas Catholici legunt." Verum tales scripturas, sive qui Gelasii libros, Gelasii ævo exstitisse non apparet. Est quidem libellus, exstabant: inter opera S. Cypriano falso ascripta, "De revelatione capitis Joannis Baptistæ," et si Baronio credendum sit, in Annotationibus ad Martyrologium, quarto Kal. Septembris; "cujus fidei sit Tractatus ille declarat censura Gelasii, qui sic ea quæ ibi sunt reliquit lectoris arbitrio, ut quæ vera vel falsa sint ante examinet quam probet." Sed Gelasii censura cujus fidei sit Tractatus ille declarare non potuit; scriptus enim est Tractatus ipse post Marcellinum Comitem, cujus Chronicon citat: Chronicon autem Marcellini diu post Gelasii mortem scriptum est. Fertur quidem Dionysius Exiguus eandem revelationem ex Græca Marcelli Archimandritæ relatione in linguam Latinam transtulisse, ut eam Romani legerent; sed et Dionysius ille post obitum Gelasii scripsit.

Decretum docet Marcum Evangelistam "gloriosum con- et de summasse Martyrium;" at hoc neque Eusebius, neque 8. Martyrio Hieronymus ante Gelasium tradidit, neque post eum Isidorus Hispalensis: ut Vita S. Marci, in qua ejus martyrium describitur, post Isidori, ante Bedæ, et Auctoris Decreti tempora scripta esse videatur.

Denique, quod præsens negotium maxime spectat, Auctor Auctor de Ruffino agens ait, "Illa sentimus quæ Beatum Hierony-Decreti se cum Hiermum sentire cognoscimus: et non solum de Ruffino, sed onymo etiam de universis, quos vir sæpius memoratus zelo Dei et tire ait; fidei religione reprehendit." Quæ verba nec Concilio, nec non vere. Pontifici Romano satis conveniunt; et res aliter omnino se A nemine enim magis dissentit quam ab Hieronymo. Libros omnes Veteris Testamenti, qui non in Hebræorum Canone habebantur, ad Apocrypha rotunde relegavit Hieronymus; eosdem in Decreto pariter cum Canonicis "Sancta et Catholica suscipit et honorat Ecclesia." Hieronymus libros quos Apocryphos vocat, legi in Ecclesia vult, Epist. 115. "Sicut Judith et Tobiæ, et Machabæorum libros legit quidem Ecclesia, sed eas inter Canonicas Scripturas non recipit: sic et hæc duo volumina (Πανάρετον Jesu filii Sirach, et Sapientiam Salomonis) legat ad ædificationem plebis, non

t Præf. in Libros Salomonis.

ad auctoritatem Ecclesiasticorum dogmatum confirmandam." In Decreto omnia quæ Apocrypha appellantur, tanquam a Catholicis vitanda, et ab Ecclesia eliminanda damnantur. Hoc sensu inter Apocrypha numerantur Opuscula Tertulliani, Novati, Arnobii, Apollinarii. Aliter plane Hieronymus, Epist. 76. [al. 62.] "Ego Origenem propter eruditionem sic interdum legendum, quomodo Tertullianum, Novatum, Arnobium. Apollinarium, et nonnullos Ecclesiasticos scriptores Græcos pariter et Latinos, ut bona eorum colligamus vitemusque contraria, juxta Apostolum dicentem, Omnia probate, quod bonum est tenete." Quæ verba Apostoli ad aliam plane classem in Decreto trahuntur, ut ante observatum est. Pessimo sensu in Decreto legimus, "Liber qui appellatur Pastoris, apocryphus;" quem apud quasdam Græciæ Ecclesias etiam publice legi testatus est, et "revera utilem librum" pronunciavit Hieronymus. Auctor Decreti, "Opuscula Clementis Alexandrini apocrypha." Hieronymus in Catalogo, "Feruntur ejus insignia volumina, plenaque eruditionis et eloquentiæ, tam de Scripturis divinis, quam de sæcularis literaturæ instrumento." Adeo Decreti scopus, et quasi peculiaris tractatio, ab Hieronymi doctrina penitus abhorrent. "Liber Proverbiorum qui ab Hæreticis conscriptus, et S. Sixti nomine prænotatus est, apocryphus," inquit ille quem Gelasium esse volunt. At Hieronymus eum librum docuit non ab hæreticis fuisse conscriptum, sed a Philosopho Pythagoreo, Epist. 66. [al. 133.] "Librum Sixti Pythagorei, hominis absque Christo, atque ethnici, immutato nomine, Xysti martyris et Romanæ Ecclesiæ Episcopi prænotavit."

Nec Stichometria Nice-Decretum tribuendum.

Cum igitur nec Stichometria Patriarchæ Constantinopolitano tribuenda sit, nec Decretum Romano tribui posse phoro, nec videatur, non est ea Censuræ auctoritas, quam voluit Dalhoc Gelasio læus: cumque tanta sit Stichometriæ atque Decreto in Apocryphis denotandis discrepantia, non est ea Censuræ concordia, quam tradit Vir doctissimus; cum denique in ipsa Stichometria libri illi tantummodo Novi Testamenti Apocryphi dicantur, satis apposite Hammondus, si Epistolas Ignatii in Indiculo denotari concedatur, Salmasio videtur respondisse, "Nihil ab auctoritate Epistolis hisce a nobis tributa ex eo detractum aut minutum esse," quod sic "in Apocryphorum numero repositæ inveniantur." Sic, inquam,

id est, in Indiculo librorum, qui in Canonem recipiuntur, et qui a Canone removentur. Quod enim sic in Apocryphorum numero reponitur, Canonicis Libris solis opponitur. Ut S. Augustinus de Civitate Dei, lib. xv. c. 23. "Multa sub Nihilaliud nominibus et aliorum prophetarum et recentiora sub nomini- ex nomine Apocryphi bus Apostolorum ab hæreticis proferuntur, quæ omnia sub colligitur, nominibus Apocryphorum ab auctoritate Canonicorum dili- scriptum Nomen igitur "Apocry-inter Ca-nonica non genti examinatione remota sunt." phi" tantum "ab auctoritate Canonicorum" scriptum recensenaliquod removebat.

Sed "multo melius ac modestius, atque sapientius optimus ac doctissimus Usserius Ignatiana sua ab hoc Nicephori telo defendit," inquit Dallæus. Non male defendisse ostendimus Hammondum; si "multo melius" Usserius, certe optime Nempe Armachanus docuit non mirum esse si Epistolæ Ignatii, adjectione spuriarum, et interpolationibus a Usserii depristina forma immutatæ in Apocryphorum numero reponerentur; quemadmodum Estheræ liber, licet ab Hebræis re- Dallæus. ceptus, tamen propter additamenta, a Melitone Sardensi, et Gregorio Nazianzeno, inter sacros libros nominatus non est, ab Athanasio etiam inter nothos nominatim abjectus. runtamen si Dallæum bene novi, non est nihili quod Armachani defensionem tantopere probat. Non enim sine dolo laudat, quam sine ratione rejicit. Laudat, ut suos excuset; rejicit, ut argumentum vim suam retineat. O præclaram Usserii defensionem, quæ adversarium absolvit, argumento cedit! Qui sic Virum summum laudat, quomodo vituperat?

Videamus igitur primo quid tandem sit, ob quod hanc Quamobdefensionem tanto præconio effert; nempe quod hinc appa-rem id reat eos immerito accusatos esse qui Ignatiana damnarunt spectanantequam purior Editio procurata est. At nostri eos non accusarunt, qui Epistolas Eusebio minime memoratas tanquam spurias rejecerunt, aut etiam reliquas interpolatas esse pronuntiabant; sed eos tantum qui Epistolas illas quæ interpolatæ sunt, antequam interpolarentur fictas fuisse contendebant; aut interpolatas penitus rejiciebant, tanquam nihil ex iis probari posset. Quod autem Epistolas Ignatii "omnem eam auctoritatem, quam olim obtinuerant plane amisisse, nulliusque auctoritatis" fuisse ante Nicephorum ex Usserio doceat Dallæus; observo eam vocem "omnem" non esse ab

(Mala fide Ùsserium interpretatur Dallæus.)

Armachano usurpatam, sed a Dallæo adjectam; ut et illa "nullius auctoritatis," quæ inde pariter deducit. Usserium intelligo; et qui sic interpretantur, fruantur illi excusatione quam cupiunt: sed interim sciant sententiam eam qua excusari volunt esse apertissime falsam.

Hanc tamen defensionem ab Usserio "ingeniosissime et ad causam quam agit appositissime inventam" rejicit Vir doctissimus, quod "non videatur satis certa." Et "satis" quidem "certum" non est ullas Ignatii Epistolas Stichometriæ Auctorem inter Apocrypha numerasse, ut voluit Salmasius: multo minus "certum" est inter pessimæ notæ Apocrypha reposuisse, ut vult Dallæus; sed si quis hæc concedat, "satis" profecto "certum" est, eas propter aliarum suppositiones et ipsarum interpolationes, tantam ignominiam passas esse. Constat enim Epistolas Eusebio visas per multa sæcula summa auctoritate floruisse; constat ante nonum sæculum easdem et interpolationibus fœdatas, et adjectionibus auctas fuisse: constat alios libros primo integros dein corruptos inter Apocrypha rejici solitos: si igitur hæ Epistolæ nono illo sæculo tanguam omnibus Catholicis vitandæ proponerentur, quæ hactenus ab omnibus tum Catholicis tum Hæreticis fuerant receptæ, id ob aliam causam quam ob adjectiones corruptelasque fieri non potuisse quis non videt?

Usserio visum est Epistolas auctoritatem amisisse postquam interpolatæ fuerint. Id negat,

Itinerarium Petri.

primo, quia "nullus est corum librorum quos damnat" Nicephorus, "de quo aliquid simile dici possit." postquam interprodus, do que ana laudaverat, verum esset, nihil tamen efficeret; quia non est eadem sed frustra, omnium Apocryphorum ratio, ut ante ostendimus: sed est aperte falsum. Ecce enim in Stichometria legimus Περίοδος Πέτρου, στίχων βψ. Itinerarium Petri, versus 2800. Itinerarium a Clemente Romano scriptum fuisse credebant Veteres, unde primum inter ἀντιλεγόμενα positum est, dein inter Apocrypha. Rationem ipsi reddiderunt, quod ejus libri doctrina ab illa quæ a Clemente tradita est, multum tandem Non quod Clementem eum librum minime discrepabat. scripsisse crederent, sed quod ab Hæreticis interpolatum adeoque corruptum putarent. Ita Epiphanius de Ebionæis. Χρώνται δὲ καὶ ἄλλαις τισι βίβλοις, δήθεν ταῖς περιόδοις καλουμέναις Πέτρου ταις διά Κλήμεντος γραφείσαις, νοθεύσαντες μέν τὰ ἐν αὐταῖς, ὀλίγα δὲ ἀληθινὰ ἐάσαντες. Sunt et ulii libri

Hæc tamen, postquam tantopere laudayerat, negat Dallæus.

quibus utuntur, ut Circuitus Petri a Clemente scripti, quo in libro, paucis veris relictis cætera supposuerunt. Quod igitur asseritur, "nullum esse eorum librorum quos damnat" Stichometriæ Auctor, "de quo aliquid simile dici possit," non est veritati consentaneum.

Secundo defensionem Usserii rejicit, quod putet Nicephorum, si Ignatiana, non per se proprie, sed tantum ob addititia, et interpolata damnasset, id ipsum testari, suumque de libro olim probato judicium diligenter purgare voluisse: idem enim in Constitutionibus Apostolicis fecerunt Trullani Patres. Patrum Mirari satis non possum hanc Viri doctissimi iniquissimam Trullanorum senpostulationem, ut scilicet Stichometriæ Auctor causam expri-tentia de meret, seque diligenter purgaret, si ob eam causam Ignatiana tionibus inter Apocrypha relegaret, quam voluit Usserius. tam nobile scriptum, et ab omnibus receptum condemnare voluit, cur hanc non minus, quam aliam quamcunque causam, quam habuisse videatur, reticere potuit? Certissimum est Ignatii Epistolas per aliquot sæcula ante nonum, quo scripsisse Censor ille perhibetur, tum ab omnibus Catholicis tum etiam hæreticis receptissimas fuisse, et inter scripta Catholica primo loco numeratas. Si igitur has condemnare, simulque "debitam majoribus reverentiam" præstare, et seipsum "diligenter purgare" voluisset, eo magis sui judicii causam reddere tenebatur, si ut prorsus supposititias et fictas abjiciendas potius, quam interpolatas et auctas respuendas judicaret; interpolatas enim et spurias pauci tunc ac moderni, eas autem quas genuinas putamus, et plurimi et vetustissimi receperant. Sed revera ut quisquam qui Indiculum tantum sive 'Απαρίθμησιν, ut Græci loquuntur, confecit librorum Canonicorum et Apocryphorum, de natura librorum quos tantum numerat disputaret, aut de aliquo peculiari scripto, cur eo loco poneretur, rationem redderet, hactenus plane inauditum est. Dispar igitur plane ratio est Canonis Trullani, et Indiculi, sive Stichometriæ. Ut, si Patres illius Concilii purgare se voluerint, idem etiam ab Auctore hujus Indiculi nobis exspectandum non sit. Sed nec illud verum est quod asserit Dallæus, Patres Trullanos ideo rejectionis Constitutionum rationem reddidisse, ut judicium suum purgarent; aliter enim omnino se res habuit, quod ignorare Dallæus non potuit. Recepit illud Concilium octoginta quin-

que Canones Apostolicos, tanquam ab ipsis Apostolis dictatos:

inter Canones et Constitutiones Apostolicas.

videbant in ultimo eorum Canonum octo libros Constitutionum confirmari; (numerantur enim inter βιβλία σεβάσμια καὶ ἄγια, adduntur Scriptis Apostolicis Novi Testamenti, ai διαταγαὶ ύμιν τοις Έπισκόποις δι' έμου Κλήμεντος έν όκτω βιβλίοις προσπεφωνημέναι) quos tamen pariter recipiendos minime putabant. Necesse itaque erat ut admonerent Con-Distingue- stitutiones illas esse rejiciendas; aliter eadem opera cum Dant Trullani Patres Canonibus Apostolicis confirmatæ fuissent. tiones eas ut primo fictas et supposititias rejicere non potuerunt, nisi simul Canones rejicerent, (qui earum tam honorificam mentionem fecerant) quos stabilire voluerant. igitur Canones retinerent, et Constitutiones reprobarent; quasi ab Apostolis primo dictatas et a Clemente scriptas, (ut · Canones affirmabant) sed ab Hæreticis postea corruptas eas Hæcque omnia vera esse ostendit ipsum damnationis procemium. Ἐπειδή δ' ἐν τούτοις τοῖς κανόσιν έντέταλται δέχεσθαι ήμας τὰς των αὐτων άγων Αποστόλων διά Κλήμεντος διατάξεις. Quoniam autem in his Canonibus præceptum nobis est, ut eorundem Sanctorum Apostolorum per Clementem Constitutiones susciperemus, etc. Non igitur erat cur ab exemplo Canonis Concilii Trullani cum Indiculo perperam collati defensionem Usserii, tantopere a se laudatam, rejiceret Dallæus.

Pearsono judice, nihil est in Stichometria quod ad Epistospectat.

Sed quicquid sit, nec Auctoris Stichometriæ, nec Interpretis Anastasii testimonia auctoritatem Epistolarum S.Ignatii vel tantillum minuunt. Nego enim illius Epistolas in hoc Indiculo vel nominari, vel innui, vel quovis modo contineri. Ignatii nomen audio, Epistolas non lego: video in Græcis 'Ιγνατίου, in Latinis Ignatii, neque amplius quicquam: volunt las Ignatii Salmasius et Dallæus "Ignatii omnia" intelligi debere. vero mihi esse videtur ab omni ratione alienissimum. Recitat Auctor libros Novi Testamenti Canonicos, dubios, et Apocryphos: Epistolas a S. Ignatio, instante martyrio, scriptas, vel ad martyrium festinanti suppositas, nec inter Canonicas, nec dubias, nec apocryphas Scripturas numerari recte potuisse contendo. Scimus a qualibus viris profecta sunt Scripta quæ in Sacrum Canonem recipiebantur, scilicet vel ab Apostolis S. Matthæo, S. Joanne, S. Paulo, S. Petro, et fortasse S. Jacobo, atque S. Juda, vel ab Apostolorum discipulis atque

comitibus eodem Spiritu afflatis, S. Marco, atque S. Luca. De iis quæ sub nomine Apostolorum scripta sunt aliquando dubitabant, et nunc hæsitanter, nunc aperte et simpliciter rejiciebant. De iis quæ a Discipulis aut Comitibus Apostolorum, qui vivis Apostolis defuncti sunt, edita fuisse primo putabantur, dubitabant an ab eodem Spiritu profecta in eundem Canonem cum illis S. Lucæ, atque S. Marci recipi deberent, ut de Clemente, Barnaba et Herma primo quæsitum Postea etiam aliqua dicebantur ab ipsis Apostolis dictata, et a discipulis suis ex Apostolorum præcepto scripta, et post eorum mortem forte divulgata, de quibus rursum in Ecclesia dubitatum est; et ex illis τῶν ἀντιλεγομένων et τῶν ἀποκρύφων Indiculi confecti sunt. Illa igitur scripta quæ cum primo apparebant tanquam S. Scripturæ partes accipiebantur, ab aliquibus postea negata, inter ἀντιλεγόμενα hæserunt, quæ ab omnibus a Canone rejecta, in apocryphis numerabantur. Illa vero quæ ad Divinæ Scripturæ Canonem nunquam aspirabant, quæ quamprimum scripta sunt, diuque postea non ut Canonica sed Catholica tantum recipiebantur, neque inter ἀντιλεγόμενα, neque inter apocrypha numerari sæculis sequentibus potuerunt. Cum igitur Epistolæ S. Ignatii post omnium Apostolorum mortem, ex occasione tantum martyrii, et in itinere subito effusæ sint, cum a Christianis pro scriptis sancti viri atque martyris tantummodo acceptæ, nec unquam, quod scimus, in Ecclesia lectæ sint, nescio quomodo cuiquam in mentem venire potuerit, ut eas in numero Apocryphorum Novi Testamenti numeraret.

Quid igitur, inquies, facit in Indiculo Ignatii nomen? Quidigitur Facilis et expedita responsio. Non in hoc tantum, sed et in facit in Indiculo Igalio Indiculo nomen Ignatii reperitur; et sane ratio suadet natii no-Indiculus men? Reob eandem causam eundem in utroque nominari. ille MS. exstat inter libros Baroccianos in Bibliotheca publica Oxonii, de quo monuit Usserius, quemque nos vidimus. In illo inter plurima apocrypha numerantur Διδαγαί τῶν 'Αποστόλων, Διδασκαλία Κλήμεντος, 'Ιγνατίου Διδασκαλία. Ut autem aliud est Διδασκαλία vel διδαγή Clementis, aliud Epistola, ita et Ignatii. Sed eodem modo supplendam et intelligendam Stichometriam nostram censeo: scilicet, Διδαχη 'Αποστόλων, Κλήμεντος (διδαχη), 'Ιγνατίου (διδαχη), ut illa vox διδαχή, quasi ἀπὸ κοινοῦ subintelligatur, quod scrip-

toribus omnibus perquam familiare est. Atque ita illud  $\lambda\beta$ . Clementi adjectum in Græcis, et ab Anastasio prætermissum nihil aliud fuerit, quam abbreviatio aliqua vocis διδαχή a librario minime intellecta et male depicta, aut numerus Capitulorum, quæ in illa Didascalia continebantur. Coptitarum Didascalia, quam factam tradunt a duodecim Apostolis, cum S. Paulo et Jacobo Hierosolymorum Episcopo, continebat 38 capitula, et abbreviatura solenni dicebatur كست Dask, quemadmodum ex MS°. Codice Barocciano constat. Cum enim in altero Indiculo Ἰγνατίου διδασκαλίαν ad Apocrypha videamus relegatam, quid aliud est quod in nostro ad nomen Ἰγνατίου subintelligatur, (subintelligi enim aliquid omnino debet) quam διδαχή; et cum Διδασκαλία Κλήμεντος in illo altero Indiculo præcedat eam Ignatii, cur hic etiam Κλήμεντος διδαχή non recte intelligatur, præsertim cum præcedat in hoc ut in altero, Διδαγή 'Αποστόλων; Tanta est in utroque Indiculo ad hanc interpretationem roborandam conspiratio.

Pluresolim exstabant Didascaliæ, sive Doctrinæ, ApostolororumAponomina præferentes.

Quin et res ipsa idem omnino docet. Observandum enim est plures olim exstitisse Διδαχάς sive Διδασκαλίας quasi ab Apostolis profectas, et vel ab ipsis scriptas, vel certe viris Apostolicis dictatas, et ab illis sub Apostolorum nomine rum et Vi- exaratas et Ecclesiæ commendatas. Cum enim voces διδαχή stolicorum et διδασκαλία frequentissime in Novo Testamento occurrerent, ut διδαχή Κυρίου, διδαχή 'Αποστόλων, διδασκαλία τοῦ Σωτήρος, διδασκαλία Παύλου, hæretici aut male feriati homines, sacris oraculis minime contenti, tales διδαγάς et Quæ nulli certo Apostolico διδασκαλίας commenti sunt. viro ascribebatur dicta est διδαγή vel διδασκαλία 'Αποστόλων, quæ ab aliquo Apostolorum discipulo scripta putabatur, ejus nomen præ se ferebat, ut διδασκαλία Κλήμεντος, vel διά Κλήμεντος, quæ omnium hujus generis antiquissima videtur. Ad hujus autem formam effictæ sunt et aliæ complures diversis sæculis excogitatæ atque evulgatæ; ut διδασκαλία Ίγνατίου, de qua diximus, et διδασκαλία δια Ίππολύτου nondum a quopiam observata, quam in Codice MSo. Bibliothecæ Oxoniensis latere testamur. Neque enim deerant qui Hippolytum ipsis notum Apostolis prædicarent. Quin et talem διδαχήν etiam S. Polycarpo attributam fuisse non dubito. Tales erant antiquitus evulgatæ, quasi ab Apostolis derivatæ

διδαγαί atque διατάξεις. Nam, ut recte S. Chrysostomus, τῶν πραγμάτων τὰ μὲν διδασκαλίας δεῖται, τὰ δὲ ἐπιταγῆς. Aliæ res docentur, aliæ mandantur. Ex illis Didascaliæ, ex his Constitutiones prodierunt, sive διατάξεις ut S. Paulus, 1 Cor. vii. 17. Ούτως εν ταις Έκκλησίαις πάσαις διατάσσομαι, et xi. 34. Τὰ δὲ λοιπὰ, ὡς ᾶν ἔλθω, διατάξομαι.

Ut hujus observationis nostræ veritas ulterius innotescat, Unde ortæ ex his diversis Didascaliis atque Constitutionibus, libros octo etiam, quas Constitutionum Apostolicarum quos nunc habemus, confectos mus, Conatque consarcinatos fuisse asserere non dubito. Duos hujus Aposto-Operis titulos reperiri fatentur viri docti, quorum unus  $\Delta \iota a$ - licæ. ταγαί, alter Καθολική διδασκαλία. Utriusque sæpe in ipsis libris mentio fit, et vetus Epiphanii testimonium Hæresi lxxx. c. 7, suffragatur. Καὶ περὶ μέν οὖν τοῦ γενείου ἐν ταῖς διατάξεσι τῶν ᾿Αποστόλων φάσκει ὁ θεῖος λόγος καὶ ἡ διδασκαλία. Et de barba quidem in Constitutionibus Apostolorum loquitur divinus sermo, et Doctrina. Ita ille verba citans que nunc reperiuntur lib. i. cap. 3. cujus libri initio dictum est; 'Ακού-Illa autem καθολική διδασκαλία σατε διδασκαλίαν ίεράν. omnium Didascaliarum collectionem denotare videtur. autem Didascaliæ diversis temporibus, et diversis etiam Ecclesiæ partibus, ubi distinctæ erant traditiones Apostolicæ, Illæ quiscriptæ, occasionem dederunt Consarcinatori multa immutandi interpolandique, ut omnia ipsius ævo melius quadrarent: immutatæ. quemadmodum apparet præcipue ex iis quæ Epiphanius citavit a nostris nonnunquam discrepantia. Ut in vetustissima Diataxi, quæ Epiphanii ævo exstitit, de celebrando Paschate, constitutum fuit, Ύμεις μη ψηφίζετε άλλα ποιείτε όταν οί άδελφοί ύμων οί έκ περιτομής, μετ' αὐτων αμα ποιείτε. Vos calculis haud utimini, sed eo tempore celebrate quo fratres vestri qui ex circumcisione prodierunt; cum iis simul Pascha peragite. Videtur igitur hæc Diataxis facta, antequam Urbs Hierosolymitana ab Hadriano everteretur. Post hanc autem Diataxin, prodiit alibi Canon sub Apostolorum nomine qui nunc septimus habetur, Εί τις Ἐπίσκοπος, ἡ Πρεσβύτερος ἡ Διάκονος την άγίαν του Πάσχα ήμέραν πρό της εαρινής ισημερίας μετά Ἰουδαίων ἐπιτελέσει, καθαιρείσθω. Si quis Episcopus, aut Presbyter, aut Diaconus sanctum Paschæ diem ante veris æquinoctium cum Judæis egerit, a gradu suo dejiciatur. Hæc cum postea a Concilio Nicæno confirmarentur, Constitutionum

earum quas nunc habemus Consarcinator, veterem Diataxin immutavit, et ad sua tempora accommodavit, l. v. c. 16. οὖν ύμᾶς ἀδελφοὶ, τοὺς τῷ τοῦ Χριστοῦ τιμίω ἐξηγορασμένους αίματι τὰς ἡμέρας τοῦ Πάσγα ἀκριβώς ποιείσθαι μετὰ πάσης επιμελείας μετά τροπήν ισημερινήν. Oportet igitur vos, Fratres, utpote pretioso Christi sanguine redemptos, dies Paschæ accurate et omni diligentia post æquinoctium celebrare. bus etiam tot adversus Judæos addita sunt, ut appareat post tempora Epiphanii hæc immutata fuisse, et totum illud caput aliter plane conceptum esse. Unde conjicio Octo Libros Constitutionum post ævum Epiphanii ex veteribus Didascaliis atque Diataxibus, immutatis interpolatisque, factos esse; neque enim ille numerum librorum memorat. In Canone quidem ultimo eorum qui dicuntur Apostolorum Octo Libri Constitutionum diserte nominantur: sed illum Canonem ita fuisse conceptum ante sextum sæculum, opinor, non apparet. Septimo quidem sæculo ante Concilium Trullanum Maximus monet Dionysium factum Episcopum Athenis, κατά τὸ φερόμενον εν εβδόμω βιβλίω των αποστολικών διαταγμάτων, quod nunc legimus lib. vii. cap. 48. Auctor Imperfecti Operis in Matthæumu Homilia liii. laudat aliqua ex Libro Octavo Canonum Apostolorum, quæ nunc reperiuntur lib. viii. cap. 2.

Auctor Imperfecti Operis in tempore

Constitutionum. Et hunc quidem Auctorem Usserius facit "non minus antiquum," quam fuit Epiphanius. Sed sine omni Matth. quo controversia multo junior fuit. Scripsit Panarium Epiphascripserit. nius ante imperium Theodosii: imperavit Theodosius annis sedecim: diu post Theodosium scripsit Auctor Operis Imperfecti, ut vel ex his verbis patet Homil. xlix. "Si quis autem auditiones quidem præliorum, fames, et tumultus et pestilentias intelligat esse omnia hæc mala spiritualia quæ facta sunt tempore Constantini simul et Theodosii usque nuncx." Inter tempora igitur Epiphanii et Auctoris Operis Imperfecti, existimo Constitutiones Apostolorum ex diversis Didascaliis Diataxibusque minoribus conflatas ad volumen octo librorum excrevisse; quod ab illo Hæretico avide arreptum, qui spuria Clementis aliorumque scripta sæpius adducit. Fuerunt igitur ex sententia nostra antiquitus hi libri, quasi ab Apostolis scripti, aut dictati, Διδαχή 'Αποστόλων, Διατάξεις 'Αποστόλων,

u In Append. Chrysost. Front. Duc. tom. vii. 969. c. Ibid. p. 950. c. De hoc Scriptore vid. Fabricii Cod. Apocryph. Nov. Test. pp. 151, 2.

Διδασκαλία Κλήμεντος, Διδασκαλία Ίγνατίου, Διδασκαλία δι' Ίππολύτου, Διδαγή Πολυκάρπου. Ex his omnibus, et aliis fortasse adhuc incognitis conflatæ sunt Διαταγαί, sive Καθολική διδασκαλία. Et sane sunt in libris Constitutionum Capita quædam quæ nihil aliud esse videntur quam methodi gratia factæ connexiones quædam, quibus una alteri Didascalia subnecteretur. Quale caput tertium libri octavi esse ipsi ex MS° Codice Oxoniensi, quo repræsentantur tum Διδασκαλία δι' Ίππολύτου, tum Διαταγαί Αποστόλων, ex quibus liber octavus præcipue constat, deprehendimus.

Certe inter illas Didascalias quas Consarcinator librorum Ignatii octo usurpavit, fuisse Διδασκαλίαν Ἰγνατίου, quamplurima dascaliam sunt quæ ut firmissime credam efficiunt. Qui primum has promulga-Didascalias finxerunt sine dubio eorum scripta ante oculos probabile habuere quibus figmenta sua tribui voluerunt, ut eos ipsos est. quantum possent exprimerent, unde non dubito Clementis Διδαχήν ita fuisse compositam ut Epistolas ejus maxime referrent. Ex hac igitur Clementis Didascalia Consarcinatorem ea sumpsisse credibile est quæ de Phænice habet et carminibus Sibyllæ lib. v. cap. 6, ex Epistolis Clementis prius desumpta et exaggerata. Ex eadem ni fallor totius Operis Procemium descripsit; non enim a postremo Collectore illud factum puto: quem Epiphanio juniorem esse sentio, qui sententiam illam ex procemio citat, Θεού φυτεία ή Καθολική Ἐκκλησία, και άμπελων αὐτοῦ ἐκλεκτός. Ecclesia Catholica arbor a Deo sata, et vinea ejus electa. Clementis autem simiæ ista ascribo, ἐνεστερνισμένοι τὸν φόβον αὐτοῦ, ut alluderet ad illa in Epistola ejus ad Corinthios non satis trita, ἐστερνισμένοι Interpolaἦτε τοῖς σπλάγχνοις. Jam vero tanta est Epistolarum Ignatii tarum Epistolarum præsertim interpolatarum cum Constitutionibus similitudo, Ignatii atque conspiratio, ut eam non tantum Turrianus et Bovius, stitutioniad probandam Constitutionum antiquitatem, sed et Usserius bus similietiam notaverit, ut probaret eundem fuisse Clementis et Ignatii interpolatorem. Et Turriani quidem atque Bovii sententia merito explosa est. Usserius autem id quod voluit probasse non videtur, quamvis veritatem pene attigerit. Id enim mihi maximus ille consensus potius innuit, Διδασκαλίαν Ignatii Constitutionibus fuisse interspersam, eamque Διδασκαλίαν fuisse ad interpolatas Ignatii Epistolas conformatam, vel potius Interpolatorem Ignatii e Didascalia ejusdem suas

primum lacinias Epistolis intexuisse. Quod cum alia suadent, tum etiam illud in Epistola ad Trallianos ab Interpolatore additum, Αίδεισθε δε και τον Έπισκοπον ύμων ώς Χριστον καθ' δ ύμιν οἱ μακάριοι διετάξαντο 'Απόστολοι. Veneramini autem et Episcopum vestrum sicut Christum, ut vobis beati Cum enim nihil illic in genuina Apostoli constituerunt. Epistola Ignatii de veneratione Episcopo præstanda diceretur, sed de fuga hæreticorum secundum præcepta Apostolica, sive διατάγματα τῶν ᾿Αποστόλων, Interpolator occasione hac arrepta ad illa confugit, quæ in Constitutionibus exstabant, ex Didascalia Ignatii sine dubio desumpta. Ita in prolixa illa Interpolatione qua viduis eadem præcepta dat, et exempla proponit, quæ in Constitutionibus lib. iii. cap. 6 et 7, occurrunt, statim subjungit, Ταῦτα οὐχ ώς ᾿Απόστολος διατάσσομαι. Hæc non ut Apostolus constituo; quod omnes norint hæc in Didascalia Apostolorum nomine fuisse injunctay.

Conclusio.

Concludo itaque in Stichometria nobis objecta Iqvarlov nomen inter libros Novi Testamenti Apocryphos positum, non denotare Ignatii Epistolas, quæ inter Apocrypha nusquam repertæ, quæ post mortem omnium Apostolorum scriptæ, quæ ab ipso in itinere exaratæ, omnem Apostolicam auctoritatem sæpe de industria amoliuntur; sed  $\Delta \iota \delta a \chi \dot{\gamma} \nu$  eidem Ignatio suppositam, quasi ipsi ab Apostolis, a quibus ordinatus est Antiochiæ Episcopus, dictatam, quæ in alio Indiculo inter Novi Testamenti Apocrypha reperitur. Unde patet nullum adhuc testem reperiri potuisse, qui diceret Epistolas Ignatii fuisse supposititias, aut qui de earum antiquitate, veritate, auctoritateque vel dubitare videretur.

y His consentit doctissimus J. A. Fabricius in Nott. ad Cod. Apocryph. Nov. Test. p. 144.

## CAP. V.

Testimonium S. Polycarpi ab exceptionibus vindicatur. fidem ei deesse, nec vim. Auctoritas Epistolæ ad Philippenses ab omnibus recepta est. Auctoritati ejus non derogat Stichometria quæ dicitur Nicephori. Posterior pars Epistolæ non minus genuina quam prior. Testimonium nostrum esse mendacio inspersum aperta calumnia est. Particula suprema prioribus non contradicit. Vis Testimonii defenditur. Nullas alias Epistolas Ignatii quam eas quas habemus a Polycarpo intelligi potuisse ostenditur.

Cum testes ab Adversario adducti, nec tales appareant quales Testes pro ille voluit, nec id omnino testentur quod sententiæ nostræ est Epistolis Ignatianis. contrarium; videamus an aliquid tale adversus testes nostros dici possit, an scilicet ii non sint quos esse nos dicimus, aut revera id non testentur quod nos volumus.

Primum pro Ignatianis S. Polycarpi testimonium est, quod nostri "disertissimum" putant: sed Vir Doctissimus "longe aliter sentit;" et huic testimonio duo deesse vult, tum fidem, tum vim. Fidem ei derogat primo, quod Epistolæ Polycarpi 1. S. Poly-"non sit apud omnes recepta auctoritas."

Quamvis hæc Responsio, etiamsi vera esset, minime satis- Quo modo faceret, (cum certum sit fidem plenissime adhiberi debere fidem ejus elevare coaliquibus libris quorum aliquando "apud omnes non fuerit natur Dalrecepta auctoritas," ut ex aliquot Epistolis Novi Testamenti læus. patet) eam tamen assero etiam esse falsam, et ab omni specie veritatis alienam. Auctoritas enim hujus Epistolæ S.Polycarpi ad Philippenses ab omnibus fuit recepta, ita scilicet ut Viri Polycarpi Apostolici Scriptum Ecclesiasticum et Orthodoxum judica- omnibus retur, neque unquam a quopiam an tale revera fuerit dubi- recepta. tatum sit. Nam primo Irenæus, qui ipsum Polycarpum vidit, luculentissimum huic Epistolæ testimonium præbet, lib. iii.

cap. 3. adversus Hæreses. "Εστι δὲ Ἐπιστολή Πολυκάρπου πρός Φιλιππησίους γεγραμμένη ίκανωτάτη, έξ ής καὶ τὸν χαρακτήρα τής πίστεως αὐτοῦ, καὶ τὸ κήρυγμα τής ἀληθείας οἱ βουλόμενοι και φροντίζοντες της έαυτών σωτηρίας δύνανται Ita Eusebius Hist. Eccl. lib. iv. cap. 14. Vetus μαθεῖν. Irenæi interpres, Est autem et Epistola Polycarpi ad Philippenses scripta perfectissima, ex qua et characterem fidei ejus, et prædicationem veritatis, qui volunt, et curam habent suæ salutis, possunt discere. Hæc Irenæus, ex constanti cætuum ab Apostolis conditorum traditione disputans; "recte quidem ille, et apposite," ut Dallæus ipse testatur, de Areopagiticis capite secundo. At neque "recte," neque "apposite" disputavit Irenæus, si hæc Epistola a Polycarpo scripta non sit, aut ab omnibus tunc temporis non reciperetur. De eadem Epistola Eusebius, qui intra centum post Polycarpi mortem annos natus est, Hist. Eccles. lib. iv. cap. 14. post productum hoc Irenæi testimonium, Ο μέντοι Πολύκαρπος ἐν τῆ δηλωθείση πρός Φιλιππησίους αὐτοῦ γραφή φερομένη εἰς δεῦρο, κέχρηταί τισι μαρτυρίαις ἀπὸ τῆς Πέτρου προτέρας Ἐπιστολῆς. Polycarpus scilicet in antedicta ad Philippenses Epistola, quæ usque adhuc circumfertur, utitur quibusdam testimoniis ex priori Petri Epistola desumptis. Et plurima quidem testimonia ex priori Epistola deprompta, ex posteriori nulla, adhuc in hac Epistola reperiuntur, quæ cum iis conjuncta, quæ ad Ignatium pertinentia totidem verbis exscripsit Eusebius, dubitare nos non sinunt, quin eandem Polycarpi Epistolam habeamus, quam habuit Eusebius. Multum Irenæo, multum Eusebio tribuebant Veteres; neque de Scriptore quopiam eorum testimoniis commendato unquam dubitabant. Et si id eorum auctoritatem effecisse nolimus, ut ab omnibus reciperetur hæc Epistola, idem extorsisse publicam in Ecclesiis Asiaticis lectionem diffiteri non possumus. Hieronymus enim in Catalogo hæc de Polycarpo habet, "Scripsit ad Philippenses valde utilem Epistolam, quæ usque hodie in Asiæ conventu legitur." An fieri potuit ut Epistola Polycarpi, qui "Joannis Apostoli discipulus, et ab eo Episcopus ordinatus, totius Asiæ princeps fuit," in tanta luce posita, in conventu ejusdem Asiæ lecta, ab omnibus non reciperetur? Certe Hieronymus et Theodoretus Polycarpum numerant inter vetustissimos clarissimosque Ecclesiæ Scriptores. Inter autem

ejus opera hæc Epistola tanquam præcipua semper numerata est.

Adversus hanc Epistolæ Polycarpianæ auctoritatem, ab Auctoritaomnibus receptam, a nemine certe, quantum novimus, in tem ejus dubium vocatam, urget Vir doctissimus scriptores, et quidem, tat Dallæus imut ait, gravissimos, qui eam Apocrypham esse judicabant. minuere. Scriptores illi dicuntur Nicephorus Patriarcha, et Anastasius Bibliothecarius, quorum neuter ante nonum sæculum scripsit. Sed primo, nos ante ostendimus Nicephorum illum frustra et sine ullo fundamento tanquam auctorem Stichometriæ allegari, et Anastasium tantummodo illius Stichometriæ interpretem esse. Secundo, si concederetur Epistolam Polycarpi ad Philippenses in ea Stichometria intelligi debere, ne illud quidem auctoritatem ejus omnino minueret; tantummodo enim inter Apocrypha Novi Testamenti numeratur, hoc est, a Canone SS. Scripturarum removetur; cum autem in Ecclesiis legeretur, a Canonicis libris distincta et inter Ecclesiasticos tantum numerata est. Tertio, Epistolam hanc in Stichometria neque nominari, aut intelligi debere, aut ullo modo innui concedo: sed ut Ίγνατίου, ita et Πολυκάρπου nomini subjiciendam διδαχήν arbitror; nam quamvis in alio Indiculo Polycarpi Didascalia non compareat, ut illa Ignatii, ideoque gratis ficta esse videatur; tamen cum διδασκαλία δια Ίππολύτου in nullo Indiculo pariter inveniatur, quæ tamen in MSS. reperitur, et in Constitutionibus quas habemus continetur, vix dubitandum esse sentio quin post Apostolorum, Clementis, et Ignatii διδασκαλίας etiam alia Polycarpi intelligi debeat. Inde illa in veteri Didascalia, quæ nunc in Constitutionum lib. iii. cap. 6. legimus, Γνωριζέτω οὖν ή χήρα ὅτι θυσιαστήριον έστι Θεού. Sciat igitur vidua quod altare Dei sit, ad ista Polycarpi efficta, Τὰς χήρας σωφρονούσας περί τὴν τοῦ Κυρίου πίστιν . . . γινωσκούσας ὅτι εἰσὶ θυσιαστήριον Θεοῦ. Vetus Interpres, Viduæ vero pudicæ circa fidem Dei . . . quia sunt sacrarium Dei. Hæcque sæpius Auctor Constitutionum inculcat. Quarto, neque Nicephorus, neque Anastasius, neque Stichometriæ Auctor, neque quisquam noni sæculi scriptor receptæ hujus Epistolæ auctoritati officere putandus est, quæ et prioribus, et eodem ævo, et sequentibus viguit, et a nemine rejecta deprehenditur. Ante Nicephorum Maximus Abbas, Έχει δὲ καὶ Ἐπιστολάς ὁ αὐτὸς θεῖος Πολύκαρπος πρὸς

Φιλιππησίους. Venerabilis Beda in Martyrologio ad vii. Cal. Januar. Nicephoro suppar Photius, 'Ανεγνώσθη Πολυκάρπου Έπιστολή πρός Φιλιππησίους, γέμουσα πολλής νουθεσίας μετὰ σαφηνείας καὶ άπλότητος, κατὰ τὸν Ἐκκλησιαστικὸν τῆς έρμηνείας τύπον. Legebatur et Polycarpi Epistola ad Philippenses, multis referta admonitionibus cum perspicuitate ac simplicitate, ad Ecclesiasticam loquendi formam. Ubi obiter observandum eo ipso nono sæculo hanc Polycarpi Epistolam cum illa Clementis ad Corinthios fuisse conjunctam; (ita nempe Photius, Έν τῷ αὐτῷ δὲ βιβλιδαρίφ ἀνεγνώσθη. In eodem libello legebatur;) iisdem laudibus a Photio fuisse ornatam; eandem enim perspicuitatem, simplicitatem, et Ecclesiasticum characterem utrique tribuit; objectiones aliquas adversus illam Clementis tunc fuisse factas, adversus hanc Polycarpi Eodem ævo Usuardus, et Ado Viennensis in Martyrologio xv. Cal. Januar. "Natalis beatorum Martyrum Rufi et Zosimi, de quorum agone felici S. Polycarpus Epistola ad Philippenses scribit." Post hos Symeon Metaphrastes, Actorum S. Ignatii Anonymus. Suidas, voc. Πολύκαρπος, ἔγραψεν Έπιστολήν πρός Φιλιππησίους πάνυ θαυμαστήν. Scripsit Epistolam ad Philippenses prorsus admirandam. Quibus addendi Georgius Pachymerius, Honorius Augustodunensis, et Nicephorus Callistus, qui post Nicephorum Constantinopolitanum idem de S. Polycarpi Epistola cum iis, qui ante vixere, protulerunt.

Verum "hic Nicephori Patriarchæ primarii" de hac Epistola "judicium Hammondi sententiæ præferre, nulla," inquit, "invidia est." At non hic de "invidia," sed de recepta S. Polycarpi auctoritate quæritur. Hammondum cum Nicephoro non comparamus: Nicephorum hic omnino non agnoscimus. Epistolam Polycarpi in Stichometria non videmus: Si ea subintelligatur, inter pessimæ notæ Apocrypha tamen eandem numerare portentum putamus. In interprete Stichometriæ judicium requirimus: eam ita exponere ut contra mentem omnium sæculorum loquatur, iniquissimum esse dicimus; et clarissimam certissimamque sententiam, non Hammondi, sed Ecclesiæ Asianæ, omniumque quos aliquid de hac Epistola dixisse novimus Christianorum, incertissimæ ficti Nicephori expositioni anteponimus.

Prima hæc velitatio; sed secundo, Vir Doctissimus, cum

totam Epistolam rejicere se posse non speraret, in duas partes Deinde eam divisit, novo plane ausu, et hactenus inaudito: superiora Epistolæ Epistolæ omittit, et si quis ea S. Polycarpo ascribere velit, recipit, non renititur; imo, posterioribus exceptis, "nihil in Epistola jicit, occurrere" concedit, "quod vel quenquam offendere, vel Polycarpo indignum censeri debeat:" postremam particulam sugillat, in qua testimonium ab Eusebio productum exstat. infelici co-Hanc igitur vult "temere et præter Auctoris mentem aliena natu. manu fuisse assutam." At Eusebii ætate illa etiam postrema particula certissime exstabat, ex Epistola Polycarpi ab Eusebio exscripta fuit. Eusebius nec falli nec fallere potuit : erat enim Eusebii tota Epistola omnibus exposita; erat in Ecclesiis Asiaticis, testimonium. tunc temporis cum scriberet Eusebius, publice lecta; novit eam Hieronymus, cujus versioni nisi aliis occupatus incubuisset, et tamen Eusebiana nunquam accusavit: de illa igitur particula quam excerpsit Eusebius, dubitari non potest, nisi etiam de tota Epistola simul absque ulla ratione dubitemus.

Sed ex ipsa Epistola, quam præ manibus habemus, disputat, et primo "in ea," inquit, "quæ testimonium" nostrum "præcedunt ut in decentissimam clausulam, desinebat Epistola: reliqua autem minime cohærent, atque ideo expungenda sunt." Verum enimvero unde illi notum est Polycarpi Epistolam in ea verba desiisse? an eam unquam audivit in totius Asiæ conventu lectam? an unquam vidit Polycarpi Epistolam vel Græce vel Latine, vel MS. vel impressam, quæ in ea verba desineret? minime gentium. Quid igitur? Judicio Joannis Dallæi ea clausula erat decentissima: quare non debuit Polycarpus plura addere: igitur in ea verba desinebat Epistola. Neque enim putandum est Polycarpum plura scribere voluisse, quam permitteret Dallæus. Certe si hac lege in Epistolis veteribus uti liceat, omnes pene clausulæ, quæ nunc exstant, erunt nobis expungendæ. Nonne versus ultimus capitis decimi quinti Epistolæ ad Romanos, Deus autem pacis sit cum omnibus vobis, Amen, decentissima clausula est? totum igitur caput decimum sextum erit eradendum. Nonne versus ultimus tertii capitis Epistolæ ad Ephesios, Ipsi gloria in Ecclesia, et in Christo Jesu in omnes generationes sæculi sæculorum, Amen, decentissima clausula est? An igitur tria reliqua capita pro assutis sunt habenda? Clemens Romanus Epistolæ ad Corinthios pagina 29, Per Jesum Christum, inquit,

cui gloria omnis et magnificentia in sæcula sæculorum, Amen . . Nonne hæc decentissima clausula est? Igitur quadraginta septem paginæ sunt assutæ. Eandem clausulam habemus pag. 41, 50, 57, 59, 66, 75: opus igitur erit Marcionis machæra b, ut hæc et similia rescindantur. Ea quidem quæ sequuntur testimonium nostrum admitti posse ait, licet decentissima illa clausula præcesserit. At si post decentissimam clausulam aliquid admitti possit, cur non illud de Ignatio? An illa "absurde inferta atque infulta" dici possunt, quæ post omnes salutares admonitiones ad fidem, patientiam, et ædificationem pertinentes, speciatim ad ista respondent, quæ ipsi, ad quos scribit, literis suis postulaverant? Philippenses ad Polycarpum scripserant de mittendis literis suis Antiochiam; et oraverant etiam, ut Epistolas S. Ignatii, quas apud se haberet, ad ipsos mittere dignaretur. Nonne ad finem Epistolæ responsoriæ peropportune faceret Polycarpus, si illa reponeret quæ ipsi ab eo efflagitabant? Cum Epistolas Ignatii suæ subjunxisset, an de illis alibi potius quicquam scriberet, quam ad finem Epistolæ suæ cui earum συναγωγήν subjunxerat? Nihil his certe aut rei ipsi, aut mori hominum in conscribendis Epistolis convenientius excogitari potest.

Testimonium ex Polycarpi Epistola mendacio inspersum læus.

Levia igitur hæc sunt, vel ipso Dallæo judice: "sed et aliud est," inquit, "multo gravius, quod hanc de Ignatianis particulam non auctoris, sed alicujus alterius esse arguit." "Grave" quidem hoc, si vera sint, quæ proximo capite asserit esse contendit Dal. Adversarius, "locum" nempe, quo Ignatiana nominantur. "insigni mendacio deformem esse" et quæ capite xxxvi. pariter affirmat, "Polycarpi" scilicet "quod affertur testimonium esse subdititium mendacioque inspersum." Grave quidem crimen mendacium, præsertim si insigne sit; neque video quomodo excusari possint qui testimonio utuntur tam gravi crimine insperso. Non negligenter igitur quærendum est, ubi hoc mendacium inveniri possit: nam certe, ut nunc se res habet, aut in Polycarpo, aut in Eusebio, aut in Impostore aliquo, aut in testimonium afferente, aut in repudiante mendacium est.

> Primo igitur nos, qui testimonium proferimus, nos ipsos ab hoc crimine aperte liberabimus. Hæc verba Græce ex Eusebio sine ullo dolo transcribimus, Hist. Eccl. lib. iii. cap. 36. Tàs

<sup>\*</sup> Cap. 20. ad fin.

b Tertull. Adv. Marc. iv. 29.

Ἐπιστολὰς Ἰγνατίου τὰς πεμφθείσας ἡμῖν ὑπ' αὐτοῦ, καὶ ἄλλας satis όσας είχομεν παρ' ήμιν, ἐπέμψαμεν ύμιν, καθως ἐνετείλασθε, αί- absurde. τινες ὑποτεταγμέναι εἰσὶ τῆ Ἐπιστολῆ ταυτῆ, ἐξ ὧν μεγάλα ώφεληθήναι δυνήσεσθε περιέχουσι γάρ πίστιν και ύπομονήν, καὶ πάσαν οἰκοδομήν τήν είς τὸν Κύριον ήμων ἀνήκουσαν. Hæc verba quæ nunc in Eusebio legimus ab ipso fuisse scripta non dubitamus: sic enim ea intra annos Lxxxv a Ruffino, licet negligenter, versa videmus. Mittam vobis et Ignatii Epistolas, et alias si que sint, que ad nos transmisse sunt; ex quibus utilitatem maximam capiatis. Continent enim de fide et patientia instructionem perfectam secundum Domini præceptum. Eusebium ex Epistola Polycarpi, quæ tunc . omnium manibus terebatur, hæc ipsa verba transcripsisse credimus; tum quod ipse hoc asserat, tum quod in veteri vulgata Versione Epistolæ S. Polycarpi hæc etiamnum legamus, Epistolas sane Ignatii quæ transmissæ sunt vobis (pro nobis) ab eo, et alias quantascunque apud nos habuimus, transmisimus vobis, secundum quod mandastis, que sunt subjecte huic Epistolæ: ex quibus magnus vobis erit profectus. Continent enim fidem, patientiam, et omnem ædificationem ad Dominum nostrum pertinentem, tum denique quod Photius, qui hanc ipsam Epistolam legit, et tantopere laudavit, idem non obscure testetur, cum ait, Λέγει δὲ καὶ τὰς Ἐπιστολὰς αὐτοῖς Ίγνατίου τοῦ Θεοφόρου ἀπεσταλκέναι, dicit autem (Polycarpus) se etiam Ignatii Theophori Epistolas ipsis transmisisse. Hoc unicum testimonium ex Polycarpi Epistola depromimus, quod integerrimum esse putamus, et cui nulla unquam labes aspersa est antequam a nostris pro Ignatianis adduceretur. Satis igitur nos ipsos a mendacii crimine tutati sumus.

S. Polycarpum ipsi ab omni suspicione liberant, ideo enim volunt hæc a Polycarpo minime scripta fuisse, quod ab ejus prudentia atque sanctitate ea maxime abhorrere arbitrantur. Quid igitur? an mentitus est Eusebius, et ea nobis tradidit, quæ in Epistola Polycarpi sua ætate minime comparebant? An ille Lectores fallere voluisse putandus est in re tam aperta et omnibus tunc temporis notissima? Nonne Epistola Polycarpi in conventu Asiæ publice lecta fuit, cum Historiam suam scribebat Eusebius? An sententiam bene longam ipse comminisci voluit, et Epistolæ inserere, ad fidem Ignatianis faciendam, suis derogandam? Hoc etiam nimis crassum

putant; neque Polycarpum, neque Eusebium mentitum volunt: sed Impostorem nescio quem, quem ante Eusebium vixisse hariolantur, sed quem in vivis unquam, nec illi, nec alius quispiam, fuisse præstabit. Ille autem "falso et vafre" totum nostrum testimonium alicui Epistolæ Polycarpianæ exemplari inseruit: et statim aut in Impostoris autographum, aut in libellum aliquem ab illo transcriptum incidit. non forte sed certissime, Eusebius; cum igitur aliud exemplar non videret, et quid in Asiæ conventu legeretur ignoraret, in fædum errorem delapsus est Ecclesiasticæ Historiæ Pater. Neque mirum: erat quippe egregius artifex hic Impostor; idem enim neque quisquam alius fuit, qui sex vel septem Epistolas a se confictas Ignatio subdidit, "et hæc de quibusdam Ignatii a Polycarpo literis hujus ad Philippenses extremæ Epistolæ subtexuit, ratus, quod accidit, lectores hæc de suis Epistolis accepturos." Hujus fallaciis deceptus est Eusebius, ut videtur, vir minime malus, aut suspicax; in eundem errorem induxit omnes eos Patres, qui dum Epistola Polycarpi in conventu Asiæ publice legeretur, vixere, quique Epistolam integram et incorruptam videre nunquam potue-At postquam ea legi desiit, quingentis post Eusebium annis omnia hæc vidit Nicephorus, ideoque tam tristem sententiam de Polycarpi Epistola tulit, et inter pessimæ notæ Apocrypha numeravit. Proh lepidam fabulam! proh suave somnium! Hæc omnia non tantum contra nostrum, sed et commune omnium judicium, imo contra ipsius Dallæi sententiam conficta sunt. Quisquamne credet, hominem qui sub Ignatii nomine Ecclesiæ imponere voluit, antequam Eusebius scriberet, sub finem tertii aut initium quarti sæculi, ut id facilius faceret, majoremque auctoritatem fictis suis mercimoniis conciliaret, S. Polycarpi Epistolam primo corrumpere voluisse, cum ex illa una re ejus fallacia omnibus aperta foret, majoremque de Ignatianis ab ipso producendis suspicionem excitare, et seipsum certius prodere non posset? Polycarpi enim hæc Epistola omnibus fuit exposita, in Ecclesiis Asiaticis publice lecta; cui si quid novum et hactenus inauditum adderetur, latere, et non protinus innotescere non potuit. Fatuus sane Impostor qui hæc tam pueriliter excogitaret: fungus Eusebius, qui tam adulterinis mercibus tam facile deciperetur: cæci surdive omnes Patres, qui, Epistola per Asiam sonante, hæc non deprehenderunt. Unicus, et ille fictus. Nicephorus hæc omnia scilicet detexit, et totam Polycarpi Epistolam ad scombros condemnavit. Sed an propter hanc interpolationem Nicephorus Polycarpi Epistolam condemnavit, cum id verum esse de Epistolis Ignatii non posse pronunciaverit Dallæus, quod in nullo alio opere idem præstitum sit a Nicephoro? An ille Nicephorum ob hanc causam Polycarpi Epistolam adeo nobilem, tam diu publice lectam, et ab omnibus ad suam usque ætatem tanta cum veneratione susceptam uno verbulo rejecisse vult, qui idem in Ignatio fieri non potuisse contendit, nisi Stichometriæ Auctor id ipsum monuisset, et diligenter se purgasset? An id Nicephoro suboluisse tam certo definiri potest, quem legisse Polvcarpum nondum scimus, cum Photium qui eandem sedem post paucos annos tenuit, idem plane latuit, quem et Epistolam et ea verba legisse novimus?

Sed quid Auctorem mendacii quærimus, qui nondum men- Unde dacium ipsum deprehendimus? "Testimonium Polycarpi," mendacii Dallæus inquit, "subdititium est, et mendacio inspersum." Testi- crimen monium audivimus, mendacium non perspicimus. Sed im-confare postor "de Ignatio ita loquitur, ut eum quo tempore hæc sit. scripta sunt, adhuc superesse significet. De ipso, inquit, Ignatio, et de his qui cum eo sunt, quod certius agnoveritis, significate. At Epistolæ auctor plane alia loquitur, apertissime affirmans Ignatium, quo tempore ipse ad Philippenses scribebat, jam fuisse τετελειωμένον." Huc tandem tota mendacii imputatio redit. Quid autem hæc ad testimonium nostrum, quod nos ex Eusebio transcripsimus? Optime certe illud et cum præcedentibus et cum sequentibus congruit, neque inter eam et ullam aliam Epistolæ particulam ulla discrepantia est. Verba quæ producimus ab Eusebio ex Polycarpi Epistola transcripta nec Ignatium tunc temporis in vivis, nec mortuum fuisse significant, nec vitæ aut necis mentionem ullam faciunt: Epistolas tantum primo petitas, dein missas indicant, quæ Ignatio vel vivente vel mortuo et peti et mitti potuerunt. Nullum igitur vel minimum mendacii vestigium in testimonio nostro apparet. sequenti particula minus congruum videatur, illud non magis nostra verba inficit quam priora. At fatetur Dallæus "nihil" in prioribus "occurrere quod vel quenquam offendere, vel

Polycarpo indignum censeri debeat." Idem igitur de nostris omnino dicendum, aut aliquid in iis verbis ostendendum quod Polycarpo sit indignum: illud autem nec fit, nec fieri omnino potest. Certe Polycarpo indignum non est, ut Epistolas Ignatii apud se conservaret, ut Philippenses eas ab ipso peterent, aut ut ab iis petitas mitteret, et suæ Epistolæ subjungeret, uti moris erat; sic enim Clerus Romanus ad S. Cyprianum, "Quales literas in Siciliam quoque miserimus, subjectas habebis:" sic Synodus adversus Paulum Samosatenum coacta, ad Dionysium Romanæ urbis Episcopum, Epistolam Dionysii Alexandrini memorant, "Hς καὶ τὸ ἀντίγραφον, inquiunt, ὑπετάξαμεν. Cujus etiam exemplar subjecimus. Euseb. Hist. Eccl. lib. vii. cap. 30.

Polycarpi testimonium explicatur.

Tota igitur criminis objectio ad illam tantummodo particulam pertinet, quacum nostrum testimonium nihil commune habet, quæ si admittatur, nihil nos juvat; si rejiciatur, nihil nobis officit. Nostra tunc in Epistola Polycarpi vidit Eusebius, cum tota et integra in conventu Asiæ legeretur, cum Eusebius nec sine summa negligentia et oscitantia falli, nec sine incredibili audacia et impudentia fallere potuit. Hæc particula quingentis post Eusebium annis in eadem Epistola exstabat, ut ex Photio discimus; an reliquis coæva fuerit plane nescimus. Sed si demus eam etiam fuisse nostro testimonio tempore Eusebii subjectam, nondum tamen vel illam mendacio inspersam esse concedimus. Imo vero quomodo hæc verba, Et de ipso Ignatio, et de his qui cum eo sunt, quod certius agnoveritis significate, quæ nihil omnino asserunt, nihil affirmant aut negant, mendacii et quidem insignis rea esse possint, non intelligo. Qui talia mihi scriberet, eum ne vera quidem dixisse, multo minus mentitum esse dicerem. Verum, inquies, quamvis non asserunt, innuunt tamen illud quod erat veritati contrarium, scilicet Ignatium superesse, vivere et valere, quem Polycarpus noverat ante defunctum Sed ne hoc quidem verum est; particulæ illius Auctor non significat aut ullo modo innuit Ignatium tunc in vivis fuisse. Verba particulæ in Veteri Latina Versione, Et de ipso Ignatio, et de iis qui cum eo sunt (Græce ut opinor, καὶ περί Ίγνατίου και περί των μετ' αὐτοῦ) quod certius agnoveritis significate: verba Photii sunt, Αἰτεῖται ἀναδιδαγθῆναι παρ' αὐτῶν εἴ τι περὶ ἐκείνου διακούσαιεν. Petit ut ab ipsis

certior fiat, si quid de illo inaudiverint. Primo autem audire poterant Philippenses aliquid de Ignatio vivo, quod Polycarpus ab illis scire cuperet illo defuncto. Ignatius, ut referunt illius Acta, per Philippenses pertransivit Macedoniam pedes; a Philippensibus missi sunt aliqui qui eum honoris et refrigerationis causa in itinere deducerent, quod mihi videtur Polycarpus in initio Epistolæ innuisse, his verbis, Δεξαμένοις τὰ μιμήματα της ἀληθοῦς ἀγάπης, καὶ προπέμψασιν, ώς ἐπέβαλεν ύμιν, τοὺς ἐνειλημμένους τοῖς άγιοπρεπέσι δεσμοίς, quæ quidem verba cum nec recte legeret, nec omnino intelligeret Vetus Interpres, ita transtulit. Suscipiens imitabilia verba dilectionis quam ostendistis in illis, qui præmissi sunt viris sanctis decorosis vinculis connexis. Ita ille δεξάμενος pro δεξαμένοις legens, atque ideo reliqua omnia aliorsum trahens; tu vertas, Congavisus sum vobis, qui veræ charitatis exemplaria excepistis, et deduxistis, ut vestro officio conveniebat, involutos vinculis quæ sanctis ornamento sunt. Halloixius ώς ἐπέβαλεν ὑμῖν, reddidit, ut vobis Dominus inspiravit; ego potius, ut vestro officio conveniebat, quia hæc multo simpliciora sunt, et hoc sensu bene Græca. Deducebant igitur ex Philippensibus aliqui Ignatium comitesque per Macedoniam, forte etiam usque Epidamnum; unde Pseudo-Ignatius, vel potius aliquis alius qui titulum Epistolæ ad Philippenses præfixit, scriptam eam voluit ab Epidamno. Hi igitur Philippos ab Ignatio reversi multa sine dubio de ipso narrabant, multa de comitibus, quæ S. Polycarpum ab ipsis audire voluisse, etiam post martyrium S. Ignatii, par est credere. Secundo audire poterant Philippenses aliquid de Ignatio mortuo, non minus quam vivo: et Polycarpus sine dubio scire magis avebat quæ ad mortem quam quæ ad vincula Ignatii pertinebant; quam præclare se in ipso martyrio gesserit, quantum honorem Christianæ religioni attulerit, quid comites ei in tam præcipiti periculo præstiterint, quid passi sint, aut fecerint, an de reliquiis tanti Martyris aliquid conservaverint. Non enim tantum de Ignatio, sed etiam de Philone et Agathopode comitibus ejus quærit. Potuit igitur Polycarpus incendi studio audiendi aliquid de Ignatio vivo, quod nondum audiverat, licet eum jam defunctum esse non dubitaret; potuit aviditas eum tenere aliqua de ipso mortuo vivisque comitibus intelligendi,

quæ prius ad Philippenses in Macedonia, quam ad Smyrnenses in Asia pervenire possent. Non sunt igitur hæc "de eadem re dissentanea," nulla in his verbis contrarietas aut repug-Quare satis manifesto nos extremam particulam a mendacii crimine liberavimus; eum autem qui tam diserte "testimonium" Polycarpi "mendacio inspersum, et locum insigni mendacio deformem" dixit, alii qui volunt et possunt, liberent.

Atque hæc de fide: nunc de vi Testimonii agendum est.

a Polycarpo memoratas. Καὶ ὁ Πολύκαρπος δὲ τούτων αὐτῶν

Quomodo vim testi-monii im. Asserit Eusebius has ipsas Epistolas, quas defendimus, fuisse pugnare studet Dallæus.

bius asserit, negat Dallæus.

μέμνηται εν τη φερομένη αὐτοῦ τρὸς Φιλιππησίους Ἐπιστολή. Sed et Polycarpus in sua ad Philippenses Epistola earundem Quod Euse-meminit Epistolarum. Quod Eusebius asserit, nostri pariter affirmant; Dallæus negat. Fatetur quidem testari posse

Polycarpum aliquas scripsisse Epistolas Ignatium, has autem eas fuisse negat; similes aliqua re fuisse largitur, easdem fuisse pernegat. Rationem negationis unicam affert, quod id "clarissime et multifariam a se fuerit" demonstratum, ob nempe "Valentinianorum συγήν, et Patripassianorum hæresin," similiaque " quæ fieri non potest ut Epistolæ vere ab Ignatio scriptæ habuerint." Ita ab argumento a Testimoniis petito, ad illud quod ex materia Operis deducitur desultorie transit, et cum externo argumento premitur ad internum confugit. Dicunt nostri Polycarpum testari S. Ignatium has ris, ut ob- Epistolas scripsisse; respondet, "ipsæ luculentissime negant." Frustra omnino et dicis causa refellendis nostrorum argumentis a Veterum auctoritate sumptis insudavit, si quoties ea afferuntur ad tales demonstrationes recurrat: cum una opera potius omnia repudiare debuerit. Sed nos demonstrationes ejus omnes quas ubique prædicat, proxima Dissertatione, hoc est, suo loco, objectiunculas tantum infirmas, levissimasque conjecturas esse demonstrabimus: atque interim

Transit a testimonio ad materiam Opejectionem stabiliat.

Levisetim-

"Has," inquit, "scripsisse" Ignatium "non dicit locus portuna ob- objectus." Quid igitur? an minus idoneum est testimonium, iectio. aut eo nomine statim rejiciendum? Quis unquam Veterum dixit eos libros, quos nunc habemus, fuisse ab illis scriptos quibus jam tribuuntur? An eorum quisquam vidit nostra

hoc ipsum Polycarpi testimonium defendemus, et extra om-

nem contradictionis aleam ponemus.

exemplaria? an scire ullo modo potuit quid nos hac ætate legeremus? Si sic Criticen exercere placeat, universa Veterum testimonia incassum libris nostris doctorum virorum industria præfixit: quæ potius in posterum eradenda videntur; si enim hæc observatio obtineat, nihili sunt omnia. Verba sunt Dallæi, "Quod enim aiunt Ignatiana apud veteres ab omni ævo Patres pari cum Clementis et Polycarpi Epistolis reverentia semper fuisse, id miror iis excidisse qui probe sciunt utramque hanc Epistolam ab Irenæo magnis laudibus celebratam fuisse, et Clementinam proprie a Dionysio Corinthio laudatam." Sed quare "miretur" non video, cum "probe sciat" nec S. Irenæum "hanc" Polycarpi, aut Clementis, nec Dionysium "hanc" S. Clementis proprie laudasse. Irenæi verba sunt, Sub hoc igitur Clemente, dissensione non modica inter eos qui Corinthi essent fratres facta, scripsit quæ est Romæ Ecclesia potentissimas literas Corinthiis. Non dicit hanc Epistolam quam nunc habemus ad Corinthios tunc fuisse scriptam; non affirmat hanc, ne ullam guidem a Clemente fuisse exaratam. De Polycarpi Epistola hæc habet. Est autem et Epistola Polycarpi ad Philippenses scripta perfectissima, ex qua characterem fidei ejus, et prædicationem veritatis, qui volunt, et curam habent suæ salutis, possunt discere. Non affirmat eandem Epistolam eam fuisse quæ nunc exstat, imo nullum characterem tradit huic peculiarem. De Clementis Epistola Dionysius Corinthiorum Episcopus, ad Soterem Romæ Episcopum hæc scribit, Hodie sacrum diem Dominicum transegimus; in quo Epistolam vestram legimus, quam quidem perpetuo deinceps legentes perinde ac priorem illam nobis a Clemente scriptam Epistolam, optimis præceptis ac documentis abundabimus. Tradit quidem et ille Epistolam quandam a Clemente ad Corinthios scriptam fuisse, et in Ecclesia lectam: non dicit hanc, quam Junius ex Codice Regio descripsit, eam fuisse; imo qualis illa fuerit quam Corinthii legebant nullo modo depingit, ut nostram ad illius characterem examinare possemus. Et tamen hæc Irenæi et Dionysii testimonia ad Clementinam Epistolam statuminandam magnam vim habere volunt, Polycarpi autem suffragium et multo antiquius atque disertius ad Ignatii Epistolas confirmandas plane nullam.

Hæc cum unica sit objectio, quæ proprie vim testimonii

ram explicandam.

Proceditur spectat, præter silentium Irenæi, quod proximo capite examiad testimo-nii hujus- nandum est; cumque ea tam iniqua ac levis sit, ut omnes ce vim ve-vident; superest ut Polycarpiani suffragii robur latius explicetur, omniumque oculis clarius exponatur. Primo enim Polycarpus non tantum testatur scripsisse aliquas Epistolas Ignatium, sed significat συναγωγήν Epistolarum ejus tunc temporis Smyrnæ se præ manibus habuisse; earundem exemplar Epistolæ suæ (quam aliunde in Ecclesiis Asiaticis publice lectam scimus) se subjecisse tradit, et Philippensibus misisse, idque ipsorum rogatu; quanti eas ipse æstimaret optimus judex ostendit, easque Philippensibus utilissimas fore profitetur, et fidem, patientiam, omnemque ædificationem ad Dominum pertinentem continere affirmat. Hæc de Epistolis quas ipse collegit et apud se habuit cum testetur Polycarpus, easdem omnino eum intellexisse, quas nos habemus, quas ante nos Eusebius, Athanasius, Theodoretus, aliique habuerunt, et contendo, et aperte firmiterque probo. Aut enim illæ Epistolæ quas publicavit Polycarpus hæ ipsæ sunt, quas nostri defendunt, aut fuerunt aliæ et ab his diversæ. Sed aliæ, et ab his diversæ non fuerunt. Reliquum igitur est ut hæ ipsæ fuerint. Epistolas autem quas publicavit Polycarpus non fuisse alias, et ab his, quas nunc habemus, diversas, sic ostendo.

S. Ignatii

S. Ignatium, qui paucis post S. Joannis Apostoli mortem dignitas postulat, ut annis martyrium Romæ fecit, Apostolos ipsum audivisse. et si alize et ex his purissimis Christianismi fontibus doctrinam suam diversæ ab hausisse constat. Huc accedit eximia Viri dignitas, qui non læ ejus ex- modo Apostolorum discipulus, sed eorum insuper judicio sic latere non probatus sit, ut Antiochenæ, id est, omnium quæ apud gentes potuissent. erant Ecclesiarum antiquissimæ, ad hæc ob civitatis in sæculo amplitudinem atque præstantiam nobilissimæ, præfici me-Quid ejus postremo martyrium dicam, quo opere nihil unquam apud nostros excellentius aut præclarius habitum fuisse scimus? Hujus ergo tanti ac talis Viri, in quo summa omnia erant, si aliæ fuissent, quam quæ nunc circumferuntur Epistolæ, eas jam ab illis temporibus, sæculisque proxime sequentibus celeberrimas fuisse necesse est, et post Apostolorum ipsorum, et Clementis, si forte, scripta longe Sed eas præter Auctoris meritum, ipsum insuper tempus, quo datæ esse dicuntur, supra modum nobilitare debuit. Innuit enim Polycarpus ab Ignatio in supremis, in martyrii meditatione, eo ipso tempore scriptas fuisse, quo edita Antiochiæ apud Trajanum præclarissima Christi confessione, Principis ore ad bestias damnatus, Romam ad mortem pro Domino oppetendam abducebatur. clarorum pietate præsertim ac virtute præstantium virorum in supremis editas voces magna cura excipere, servare, celebrare, memoriæque posterorum mandare soleamus, quo studio a Viris illis aut Ecclesiis exceptas esse par est Sanctissimi Martyris ad se in ipsa, ut sic dicam, arena scriptas literas, quo animorum motu recitatas, qua caritate cum suis, quacunque Christi nomen colebatur, fratribus communicatas? Summum Ecclesiarum in istas Epistolas amorem, summam colligendarum et servandarum et apud fratres disseminandarum curam, summumque studium fuisse satis testatur S. Polycarpus, S. Joannis Apostoli pariter discipulus, qui ab eo Smyrnæ Episcopus ordinatus, totius Asiæ princeps, ipsi Ignatio familiaris fuit, qui docet se a Philippensibus rogatum omnes Ignatii Epistolas, quascunque apud se haberet, collegisse, easque ad ipsos his suis literis subjectas mittere. his satis nunc constat illas Epistolas quas scripsit Ignatius, quas collegit, et edidit Polycarpus, non potuisse non esse illius et proximæ deinceps memoriæ Christianis, præsertim vero literatis et eruditis, si qui essent, notissimas. quod hæc ipsa S. Polycarpi Epistola, qua Ignatiana tantopere prædicabantur, per tria integra sæcula in conventu Asiæ publice legeretur, qua summa eorum utilitas inculcabatur, animique hominum, scriptorum, fidem antiquam, et patientiam, et ædificationem continentium, cupiditate perpetuo Si igitur alia et a nostra diversa fuit Polyaccendebantur. carpi συναγωγή, si aliæ Epistolæ Ignatii fuerint quas ille collegit, et suis literis commendavit, et Philippensibus communicavit, quam eæ, quas nos habemus et ante nos habuit Eusebius; illæ certe ut viris literatis præcipue atque eruditis notissimæ, per omnia illa sæcula præsertim quibus Polycarpi Epistola in Asiaticis Ecclesiis sane nobilissimis personabat, innotescerent atque agnoscerentur necesse fuit. In tanta existimatione cum primo fuerint, tanta cura atque studio ab Ecclesia ad Ecclesiam transmissæ, tam publica, tamque perpetua commemoratione ornatæ atque posteritati commendatæ,

non potuerunt omnino latere, et viris doctis, et Apostolicæ traditionis maxime curiosis ignotæ esse. At si omnium Christianorum per tria sæcula non tantum post Ignatii, sed et Polycarpi mortem, libros consulamus, nullam aliarum, quam quas nos habemus, Ignatii Epistolarum mentionem unquam factam inveniemus. Alias igitur nunquam fuisse manifestum est. Clarus, ni fallor, rerum nexus; clara et indubitabilis consecutio.

Argumentum Dallæi de spuriis Epistolis:

Qui quinque vel sex Epistolas nuper Ignatio attributas tanquam spurias et fictas rejiciebant id se ideo fecisse profitebantur, quod Eusebii et Hieronymi tempore non exstarent: eo dem redit. autem tempore non exstitisse inde colligebant, quod nec Eusebius, nec Hieronymus earum meminerit, cum alias sex septemve, quas nostri defendunt, diligenter memorassent, atque descripsissent. Hanc eorum sententiam atque rationem et laudat et amplectitur Dallæus. Nam de Usserio loquens hæc capite secundo scribit. "Primum ergo sex illas Epistolas ad Mariam Cassobolitam, ad Polycarpum, ad Tarsenses, ad Antiochenos, ad Heronem, et ad Philippenses, has inquam, nondum Eusebii et Hieronymi temporibus exstitisse inde validissime probat, quod de iis uterque iste scriptor nullum verbum facit, qui sex alias superiores ambo memorant. Cur enim has potius quam illas, si illas, si utrasque norant, dixissent? Cur vero eas eruditissimi ac diligentissimi homines ignorarent, si erant, ut narrat Baronius, a Philippensibus cum sex superiorum ad eos missa a Polycarpo collectione conjunctæ? Non fuisse, adeoque neque tum exstitisse inde constat, quod eas Eusebius nescierit: nescivisse altum ejus de his silentium arguit." Si autem hæc "validissime probent" sive quinque sive sex illas Epistolas tempore Eusebii et Hieronymi non exstitisse, adeoque postea excogitatas et fictas fuisse; nostrum certe argumentum "validissime" etiam probat alias quam nostras Ignatii Epistolas nec eodem nec ullo alio antecedente ævo apparuisse; ut de aliis a Polycarpo collectis, in unum corpus redactis, ad Ecclesias transmissis, et insigni elogio ornatis loqui, plane commentum sapiat. Nemo enim ante Eusebium, vel Hieronymum, vel etiam Theodoretum, aut Gelasium, nemo ante quinti sæculi finem, quo Veteres omnes Ecclesiastici et Catholici Scriptores, ac imprimis S. Ignatius, in controversiis fidei tum a Catholicis, tum a modernis Hæreticis

tanquam arbitri admittebantur, vel Virum, vel Ecclesiam aliam nominavit, ad quam Ignatius literas dederat; nemo ullam sententiam ex ulla alia Epistola excerpsit. Ex nostris unam Irenæus, unam Theophilus, aut antiquus Basilii auctor ejusdem cum Irenæo ævi, duas Origenes, unam Pseudo-Dionysius, complures Eusebius, unam Athanasius, duas Chrysostomus, plures Hieronymus, plurimas Theodoretus, duas Gelasius sententias laudarunt, omnes ex Epistolis nostris, ex alia aliqua ne unam quidem. Aliæ igitur quam nostræ Ignatii Epistolæ nunquam fuerunt a Polycarpo posteritati commendatæ. Quare cum ab illo aliquæ fuerint collectæ publicatæque, ut ex ipsius testimonio patet; aliæ autem et a nostris diversæ non fuerint, ut ex alto tot sæculorum silentio manifestum est; restat ut hæ ipsæ fuerint, quas nostri defendunt, quas Eusebius vidit, descripsit, defloravit.

Quænam enim, quæso, illæ Epistolæ sunt, si hæ non sint? Quis eas unquam legit? quis oculis usurpavit? quis vel fando de aliis Epistolis ab Ignatio scriptis, a Polycarpo collectis aliquid audivit? aliis, inquam, quam quas habemus? An ullo modo verisimile est, Epistolas a tanto Martyre exaratas, a tanto editas atque laudatas, Epistolæ etiam illi subjectas, quæ per tot sæcula publice lecta earum memoriam perpetuo redintegrebat, statim periisse, et ab omnium oculis ereptas fuisse? An putabimus Ignatii ossium reliquias Roma Antiochiam transportatas, tantaque veneratione per tot annos habitas; Epistolas autem in ipso itinere scriptas, propediem in ventos abiisse°? An conjiciemus imperante Antonino, aut Aurelio, hoc est, vivo adhuc et valente S. Polycarpo, fictas

e Huic argumento respondere conatus est Basnagius, dicendo Epistolam Laodicea scriptam, cujus meminit S. Paulus, (Col. iv. 16,) nulla Ecclesiarum veneratione servatam esse quominus funditus perierit. Oblitus est Vir Doctus, primo id ipsum gratis a se dictum, hanc Epistolam periisse. Plures enim Critici affirmant Epistolam Laodicea scriptam esse Epistolam ad Ephesios. Deinde, si cum Chrysostomo, Theodoreto, (Ecumenio, intelligamus Epistolam hanc Pauli non fuisse, sed Laodicensium ad Paulum, quod cum Fabricio potius crediderim, nulla ratio est cur non perierit pariter atque alize Epistolæ, quas credibile est

Christianos ex diversis civitatibus Apostolo misisse, ut de illorum salute vel absens audiret. (Phil. i. 27. 1 Cor. xvi. 13.) Denique prætermisit Basnagius, quod argumenti caput est, exstare Epistolam Apocrypham sub nomine Pauli ad Laodicenses; quam tamen Hieronymus et Theodoretus ut fictam et ab omnibus Veteribus explosam coarguunt. At hi Patres iidem sunt, qui nostrum Ignatium ut sincerissimum suis suffragiis comprobant. Hujusmodi objectio nihil agit nisi quod argumentum confirmat. Integra stat Pearsoni quæstio: Quænam, quæso, illæ Epistolæ sunt, si hæ non sint?

fuisse, has quas habemus Epistolas, cum Salmasio, et Albertino; aut saltem statim post Clementis Alexandrini mortem, cum Blondello, quorum ipsum Dallæum pudet? An autem tertio sæculo exeunte, aut ineunte quarto, cum homines undique doctissimi in Ecclesia florerent, et Bibliothecæ variæ ad veterum Christianorum scripta conservanda conderentur, putabimus alias Epistolas earum loco suppositas fuisse, et illis, quibus Christiani per tot annos consueverant, penitus sublatis Ecce enim Dallæus, qui modo Impostorem successisse? suum Polycarpi Epistolæ testimonium nostrum inseruisse, et ubi antea non exstaret, infulsisse diserte affirmabat, cum de auctoritate Epistolæ Polycarpianæ ageretur; nunc cum de vi testimonii agitur, conversis velis remisque in omnia alia fertur, non eodem quidem loco, sed caute provideque capite 26; ubi totum Fabulæ suæ argumentum contexit, aliam nobis Vult enim "Impostorem" suum, "cum scenam aperit. scriptas hinc didicisset olim fuisse ab Ignatio aliquas Epistolas, easque jam desiderari animadverteret, consilium inde cepisse suas sub codem nomine fingendi et edendi." vis Dallæi Impostor mirus artifex sit, nec minori ingenii acumine præditus, quam ipse; non tamen hæc duo idem præstare potuit: non potuit ex Polycarpi Epistola discere. scriptas fuisse olim ab Ignatio aliquas Epistolas, et eidem ea verba, quæ hoc ipsum indicant, inserere. Si ipse primus ea inseruit, non igitur in Polycarpi Epistola prius fuerunt: quare inde discere non potuit. An ideo infulsit, ut non tantum alios, sed et seipsum falleret? an illa interpolatione non tantum aliis sed et sibi persuasit, scriptas fuisse aliquas ab Ignatio Epistolas, quod omnes ante eum scilicet ignorabant? Sed quid opus est ut Impostor hoc ex Epistola Polycarpi disceret, aut, ut alii inde haurirent, curaret? "Quasi vero quisquam adeo stultus sit, ut neget amplissimæ civitatis Episcopum, ad hæc Apostolorum discipulum, ullas vel scribere potuisse, vel revera scripsisse, literas." Verba sunt Dallæi. Quorsum igitur Impostorem suum ad Polycarpum remittit, ut hoc ab eo discat? quorsum eum violentas Epistolæ notissimæ manus inferre cogit, ut alios idem doceat, quod ne stulti quidem negare potuerunt? Sed si hoc Impostor ex Polycarpo didicisset, Epistolas Ignatii ab ipso collectas et posteritati commendatas fuisse, unde "eas jam desiderari

Conjecturæ Dallæi se ipsæ invicem jugulant.

animadvertit?" unde hoc Vir doctissimus didicit? quis collectionem Polycarpi periisse dixit, aut credidit? Nonne eodem tertio sæculo dixerat Origenes, Eleganter in cujusdam Martyris Epistola scriptum reperi, Ignatium dico, Episcopum Antiochiæ post Petrum secundum, qui in persecutione Romæ pugnavit ad bestias? An qui Polycarpum legerat, lectamque ejus etiamnum in publicis conventibus Epistolam noverat, et ex eadem Ignatianorum συναγωγήν tanta cura Smyrnæ conservatam, in Macedoniam tanta cum laude transmissam, animadverterat, eodem sæculo quo Origenes eandem laudaverat, funditus periisse putare potuit? Nimis crassa hæc sunt, quam ut a viris doctis coquantur; nimis invalida, quam ut argumentum nostrum debilitent, quo non alias quam nostras a Polycarpo editas Epistolas ostendimus.

Idem autem alio, et quidem affirmativo, nec illo contemnendo argumento, ex ipsis Epistolis petito, non leviter confirmare me posse confido. Non enim tantum nostras Epistolas, quamvis generaliter, tamen satis diserte describit, quas fidem, patientiam, omnemque ædificationem continere testatur, de qua re paulo fusius ante diximus; sed et speciatim legationem ad Antiochenos tangit, quæ cum in aliis tum præcipue in illa ad Polycarpum exstat; imo ipse Polycarpus in reliquo Epistolæ S. Polycarcorpore multa repræsentat, quæ Epistolas nostras sæpe respi- pus in Epiciunt; ut eum easdem omnino diligenter legisse, et libenter sæpius usum fuisse, quivis perspiciat, ut vix S. Paulum, aut S. Petrum, respexit. aut Clementem magis in Epistola sua, quam Ignatium nostrum sequutus esse videatur. Quippe ex summa veneratione. frequenti lectione, et recenti memoria tunc cum ad Philippenses scriberet, hæc ejus animo alte insedisse observamus. Statim ab initio, cum de Ignatio ejusque comitibus loquitur, eos ita describit, Τοὺς ἐνειλημένους άγιοπρεπέσι δεσμοῖς, ἅτινά έστι διαδήματα των άληθως ύπὸ Θεοῦ, καὶ τοῦ Κυριοῦ ἡμων ἐκλελεγμένων, iisque verbis duo Ignatii nostri loca expressit, unum Epistolæ ad Smyrnæos, cap. 11. Δεδεμένος θεοπρεπεστάτοις δεσμοίς πάντας ἀσπόζομαι, alterum ad Ephesios, cap. 11. Έν 🕉 τὰ δεσμὰ περιφέρω τους πνευματικούς μαργαρίτας. Ετ non multo post ad Philippenses suos, ad quos Epistolam scripserat S. Paulus, Οὔτε γὰρ ἐγώ, οὔτε ἄλλος ὅμοιος ἐμοὶ δύναται κατακολουθήσαι τή σοφία τοῦ μακαρίου καὶ ἐνδόξου Παύλου, δς γενόμενος εν ύμιν κατά πρόσωπον τῶν τότε ἀνθρώ-

πων, εδίδαξεν ακριβώς και βεβαίως του περί αληθείας λόγου ος και απών ύμιν έγραψεν επιστολάς. Quibus quis non videt eum Ignatium nostrum ad Ephesios, quibuscum pariter conversatus est et ad quos scripserat S. Paulus, imitatum esse ita scribentem, cap. 12. Οίδα τίς είμι, καί τισιν γράφω. Παύλου συμμύσται τοῦ ἡγιασμένου, μεμαρτυρημένου άξιομακαρίστου οῦ γένοιτό μοι ὑπὸ τὰ ἔγνη εὑρεθήναι, ὅτ' ἀν Θεοῦ ἐπιτύχω ος έν πάση ἐπιστολή μνημονεύει ύμῶν ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ. Monet Polycarpus ut Philippenses sint ὑποτασσόμενοι πρεσβυτέροις καὶ διακόνοις, ώς Θεώ καὶ Χριστώ, quod toties inculcat Ignatins noster. De Diaconis, 'Ομοίως διάκονοι ἄμεμπτοι κατενώπιον αὐτοῦ τῆς δικαιοσύνης ώς Θεοῦ καὶ Χριστοῦ διάκονοι, καὶ οὐκ ἀνθρώπων Ut noster ad Trallenses, cap. 2. Δεῖ δὲ καὶ τούς διακόνους όντας μυστηρίων Ίησοῦ Χριστοῦ κατά πάντα τρόπον πάσιν άρέσκειν οὐ γάρ βρωμάτων καὶ ποτών είσιν διάκονοι, άλλ' Έκκλησίας Θεοῦ ύπηρέται. Præcipit Polycarpus Philippensibus ut sint, μη ἀμελοῦντες χήρας, η ὀρφανοῦ, η πένητος, cum Ignatius ita hæreticos sui temporis descripsisset, Smyrn, cap. 6. Περί αγάπης οὐ μέλει αὐτοῖς, οὐ περί χήρας, οὐ περί ορφανού, οὐ περί θλιβομένου: et ipsi Polycarpo hoc præceptum dedisset, cap. 4. Χήραι μη αμελείσθωσαν. Unde illa, que nunc Latina tantum legimus, nisi ex Ignatio nostro? Ego autem nihil tale sensi in vobis, vel audivi, in quibus laboravit beatus Paulus; qui estis in principio Epistolæ ejus: de vobis etenim gloriatur in omnibus Ecclesiis. Nihil, inquit Polycarpus ad Philippenses, vos latet: Ignatius ad Ephesios, cap. 14. 'Ων οὐδὲν λανθάνει ὑμᾶς. Et præter alia nonnulla, Epistolas Ignatii Polycarpus quasi ipsius verbis tandem laudat, scilicet quod contineant οἰκοδομήν την είς τον Κύριον ανήκουσαν, ut ille, ετοιμοί έστε είς εὐποιταν Θεώ ανήκουσαν, et alibi, των ανηκόντων είς την Έκκλησίαν, et, την διακονίαν την είς τὸ κοινὸν ἀνήκουσαν. Hæc ostendunt Polycarpum in his ipsis, quas nos etiam tandem habemus, Ignatii Epistolis non indiligenter versatum esse.

Dallæus ad aliam objectionem delabitur. Polycarpus, illo judice, etiam sex spurias

Atque hic finem huic disputationi imponere tempus esset, nisi Dallæus, ab hoc argumento delapsus, postea, ut solet, novam nobis molestiam crearet, et, quasi sui oblitus, aliquid fortius, quod ante omiserat, haberet, controversiam hanc postliminio redintegraret. Capite enim tricesimo sexto, "Hoc certe," inquit, "Polycarpi testimonio Latini pro sex illis

Ignatianis Epistolis, quas præter Usserianam collectionem Epistolas asserunt, non minus speciose utuntur, quam pro suis sex respicere primis Reverendissimus Usserius et doctissimus Hammon- tam facile, dus." Ain' vero, "non minus speciose?" miror maxime. An nuinas. "speciose," imo an omnino Polycarpi testimonio in ea re utuntur? nisi Dallæus hoc diceret, non crederem; imo postquam dixit, dum mecum perpendo, non credo. enim, ut opinor, illi sunt, qui Ecclesiæ Romanæ adhærent, quorum pars maxima Epistolas, quas nostri rejiciunt, hactenus Sed quod illi Polycarpi testimonio freti id fecerint, Audiamus illustrissimum illum Cardinalem nondum didici. Baronium, "Quod igitur septem illæ seorsum positæ habe- Hanc vero rentur," (de nostris loquitur,) "fuit illa prima collectio facta a objectio-Polycarpo, qui non tantum ad se missas, sed et alias in unum modo comcollegit, quæ ad Asiæ nominatas Ecclesias scriptæ fuissent, probari posse osquas, ut testatur, misit ad Philippenses. Hi vero iis a Poly-tendit Pearsonus. carpo acceptis, quatuor alias Volumini addiderunt; tres nimirum Philippis apud se datas, ad Antiochenos, ad Tarsenses, et ad Heronem Diaconum, quarum exempla apud se remansissent; quartam vero ad seipsos post recessum Philippis ab eodem Ignatio scriptam." Vides "Latinorum" sententiam: collectionem septem Epistolarum Polycarpo tribuunt, reliquas ab eo collectas non dicunt: vel Philippis scriptas, vel ad Philippenses postea missas volunt; et a Philippensibus novam collectionem factam docent; "Polycarpi testimonio" pro aliis præter septem, quas solas nostri defendunt, non "speciose," non omnino "utuntur." Duas collectiones aperte fatentur, unam Polycarpi, aliam Philippensium; priorem illam, posteriorem hanc, appellant; Polycarpi Epistolam ad Philippenses, "haud multos post dies a discessione Ignatii Philippis" scriptam putant; continere igitur alias non potuit, quam eas, quas "priusquam ex Asia proficisceretur conscripsit," de quibus solis agunt Eusebius et Hieronymus, ut illi etiam observant. Pro collectione igitur Philippensium testimonio Polycarpi non utuntur, sed sine ullo alio fundamento, sine Polycarpi aut alterius cujuspiam testimonio ex ipsis Epistolis eam colligunt, quas illi genuinas, nostri fictas fuisse contendunt. enarranda fabula sua pergit Vir doctissimus. "Hi" (Usserius scilicet et Hammondus) "Latinis objectionibus negant, de sex illis aut quinque Epistolis loqui Polycarpum." Imo vero

"hi" nec illud "negant," nec negare possunt "Latinis objectionibus," quod Latini nunquam objecerunt. De "quinque" illis "Epistolis loqui Polycarpum" nemo Latinorum dixit. Non hoc Usserius eorum objectionibus negat, sed plane e contrario, multis probat, eos nunquam hoc Polycarpo tribuisse, septem tantum Epistolas in Polycarpi collectione contentas semper fassos esse, eamque rationem, cur Eusebius et Hieronymus earum tantum meminerint, assignasse. Hoc Baronium innuisse, hoc Gretserum "plane et plene" extulisse vult, quare illi Epistolas hasce non commemoraverint, causam istam fuisse asserentem, "quia non viderant nisi illam Epistolarum collectionem quæ facta fuerat a S. Polycarpo; qui illas duntaxat, quas B. Ignatius Smyrnæ primum et postea Troade scripserat, unum in volumen comportavit." Ita Usserius disputat, ut probet illas Epistolas antiquis fuisse incognitas.

Neque ipse, qui excogitavit, nescivit se falsa asserere atque iniqua postulare.

Quorsum igitur hæc narrare voluit Dallæus, quæ omnes norunt esse falsissima? Nempe "ut Polycarpiani testimonii cesset in utraque causa auctoritas: in nos pro doctissimis viris nihilo validior, quam in viros doctissimos pro Latinis." Quam falsa assertio! quam iniqua postulatio! tam certe hæc iniqua, quam illa falsa. Latini hæc nunquam objecere; si objecissent, noverunt nihil se proficere potuisse, statim responsum esset Polycarpi testimonium ad illas Epistolas quas nec Eusebius, nec Hieronymus, nec quisquam quinti sæculi memorasset, non pertinere. Ad nostras autem Epistolas nemo eorum, nostrorum nemo cum ulla ratione, dixit Polycarpum non respexisse. Pro nobis igitur et semper fuit, et erit tanti Patris multo validior auctoritas contra quoscunque, quam pro Latinis contra nos, qui neque adversus nos, neque quemcumque alium eam aut adduxerunt, aut adducere potu-Quam igitur iniqua postulatio est, ut ejus auctoritas "in utraque causa cesset," quæ in altera nunquam obtinuit, in illa, qua ab omnibus adducitur, obliterari nunquam poterit! Auctoritatem igitur Polycarpi suo loco justissime afferimus, premimus, urgemus; objectiunculas adversus Epistolas illius testimonio corroboratas suo etiam loco discutiemus, atque difflabimus.

## CAP. VI.

Testimonium S. Irenæi ab objectionibus liberatur. Frivolum et ineptum est putare illud aliunde quam ex Epistola ad Romanos citatum esse. Inanis est distinctio inter dixisse, et scripsisse. Nulla Ignatii Apophthegmata a Veteribus memorantur. Ignorasse Irenæum Ignatii Epistolas nulla cumratione asseritur. Argumentum Negativum adversus Irenæi testimonium nullam vim habet.

PROXIMUM est S. Irenæi, Polycarpi discipuli, testimonium, Dallæi quod appellat Vir doctissimus argumentum pro Ignatianis se-commentum de cundum. Asserit enim Eusebius Irenæum harum Epistola- testimonio rum meminisse, cum diceret, Quemadmodum quidam de nostris S. Irensei. dixit, propter martyrium ad Deum adjudicatus ad bestias, quoniam Frumentum sum Christi, et per dentes bestiarum molor, ut mundus panis inveniar. Respondet Vir doctissimus, "Ego hæc verba vere Ignatii fuisse concedo; sed quid ad Epistolas?" Rogas? quia sunt in Epistolis, alibi in antiquissimis monumentis nusquam; ne quidem in modernis, nisi quando ex Epistolis transcripta. Ne unum quidem Ignatii apophthegma a Veteribus memoratum est. At "Irenæus non hic facit Epistolæ mentionem;" sed neque B. Ignatii mentionem facit. Concedis tamen verba hæc vere esse Ignatii; cur non et Epistolæ? cum in Epistola Ignatii inveniantur, alibi nus-Neque enim alia ratio excogitari potest, quare Ignatii verba esse aut tu, aut nos credamus, nisi quod in ejus Epistola inveniantur. Alii enim præter Ignatium adjudicati erant ad bestias. Eusebius crebro probat Epistolas Apostolicas et Evangelia nostra, quod ex iis testimonia proferant Patres primitivi; quæ fere omnia vana essent, si hac ratione testimonia metiamur; raro enim libros aut Epistolas vetustissimi illi scriptores nominabant, ex quibus verba et sententias

decerpserunt. Recolat Dallæus verba sua de Dionysio, "Quæ citat, cum totidem verbis in Epistola ad Romanos Ignatiana legantur, frivolum et ineptum est ea aliunde quam ex hac Epistola citata esse hariolari." Cum enim quæ citat Irenæus totidem verbis in Epistola ad Romanos Ignatiana legantur, cur non æque frivolum et ineptum est ea aliunde quam ex hac Epistola citata esse hariolari?

Inanis distinctio. quam ex Parkero mutuatus est.

Sed habet quod reponat ex Parkero a Vir doctissimus, "Nihil aliud scribit Irenæus, nisi hoc istum, cujus meminit, Si saltem hæc eum scripsisse diceret, colorem, licet falsum et evanidum, aliquem tamen haberet argumentatio. Sic enim ex aliquo Ignatii scripto hæc ejus verba Irenæum habuisse legitime con cluderes: tametsi illud unde ea sumpsisset Ignatii scriptum ne sic quidem conficeres eandam illam esse quam nos hodie habemus ad Romanos ejus nomine inscriptam Epistolam." Duo igitur reponit; apud Irenæum legi non "scripsisse," sed "dixisse;" hoc primum: si legeremus "scripsisse," argumentum tamen nostrum "colorem" tantum "falsum et evanidum" haberet; hoc secundum, A posteriori incipio, et Dallæo Dallæum oppono pro simili sententia ex eadem Epistola a Pseudo-Dionysio producta adversus Maximi effugium fortiter pugnantem. Auctor Areopagiticorum, quisquis est, produxerat testimonium ex Ignatii Epistola ad Romanos; Epistolam illam Veteres omnes sub Trajano scriptam paulo ante martyrium Ignatii crediderunt. Dionysium Areopagitam sub Domitiano mortuum fuisse iidem putarunt. Inde validissimum confectum argumentum est, verum Dionysium ista scribere non potuisse præsertim in Eadem dis- Opere Timotheo dicato. Maximus hac objectione pressus mira effugia excogitavit, et plane Dallæana. Primo, quod ad Scholiastes rem nostram spectat, Τάχα σύνηθες αὐτῷ εἶναι ἀπόφθεγμα, ώς καὶ τὸ Θεοφόρος πολλάκις αὐτῷ λεγόμενόν τε καὶ γραφόμεγνησιότητα νον, forte hæc verba, Amor meus crucifixus est, apophthegma esse Ignatio familiare. Ita ille cum Dallæo ad apophthegmata recurrit, et multo quidem adhuc speciosius. Ο έμὸς ἔρως ἐσταύρωται perfectissimam apophthegmatis speciem habet, et Viro sancto per totum vitæ cursum tum in dictis tum in scriptis familiare esse potuit. Non ad Trajani tempora confugere necesse fuit; etiam sub Domitiano hoc apophthegma et

tinctione Maximus Pseudo-Dionysii propugnaverat:

De Pol. Eccl. 11. cap. 13. p. 223. supr. Pearson. Proem. cap. 3.

sæpius dixisse et aliquando scripsisse poterat Ignatius. eadem natura est Dallæani apophthegmatis apud Irenæum, Frumentum sum Christi et per dentes bestiarum molor, ut mundus panis Dei inveniar. Quis hoc ab Ignatio dictum per totum vitæ cursum familiariter usurpatum, quis ante condemnationem ad bestias unquam prolatum, quis in alia quam illa Epistola quæ in itinere exarata est, scriptum putet? Et tamen hoc Dallæo apophthegma est, quod ipse alteri negat. "Valeret," inquit, "effugium si hæc Ignatium dixisse scriberet Dionysianorum auctor: sed plane aliter eum ait hæc scripsisse, non dixisse, Γράφει δὲ ὁ θεῖος Ἰγνάτιος. Quasi vero id quod sæpius dictum est, scribi etiam non semel non potuerit. Maximus affirmat, apophthegma illud forte ab Ignatio non semel dictum, neque semel scriptum fuisse; sive igitur Dionysius "dixisse" sive "scripsisse" Ignatium ista scripserit, perinde erit. Commentum certe Maximi hoc modo refutari non potest; ut frivola plane sit hæc distinctio, et Dallæo indigna. Ipse enim in eodem opere non dubitat cum Albertino asserere, Pseudo-Dionysium hæc ipsa ab Origene hausisse: Origenes autem non scribit Ignatium ista scripsisse sed dixisse tantum. Verba ejus sunt. meminimus aliquem sanctorum dixisse, Ignatium nomine, de Christo, Meus autem amor crucifixus est. Dixisse, igitur et scripsisse in hoc negotio plane idem; neque aut hoc aut illud Maximi commentum vel juvat, vel lædit. Omissa plane quem tahac inani distinctione, aut illud, aut nihil, quod apposite Dallæus observat Dallæus, Maximum jugulat. "Quæ citat, cum toti- levitatis dem verbis in Epistola ad Romanos Ignatiana legantur, frivolum et ineptum est ea aliunde quam ex hac ipsa Epistola

Secundo, Maximus ut ostendat illud esse apophthegma Ignatio tum viva voce tum scripto sæpius usurpatum, inquit, Τεκμήριον δὲ, τὸ μὴ προσκεῖσθαι, γράφει δέ τισι, τουτέστι 'Ρωμαίοις άλλ' άπλως. Γράφει δὲ ὁ θεῖος Ἰγνάτιος. Argumento autem est, de apophthegmate Ignatii locutum esse Dionysium, quod non adjectum sit. Scribit autem quibusdam, scilicet Romanis, sed simpliciter. Scribit autem divinus Ignatius. Ad hæc Dallæus, "Quod contra affert Maximus suum Dionysium simpliciter dicere, Ignatium scribere, non autem quibusdam scribere, quasi hoc aliud quam scriptam ad

citata esse hariolari."

Romanos Epistolam intelligi significet, id, inquam, prorsus nullam vim habet; cum notum sit auctorum sententias et loca sæpe et a nostris nunc literatis citari, multo vero etiam sæpius a Veteribus citata esse, nullo auctoris certo vel libro vel capite, unde illa habentur, nominatim edito." Recte hæc quidem, et apposite. Nam cum Dallæus contra nostros disputat, Maximus est; cum adversus Maximum, plane noster est. Dicimus igitur et nos si Irenæus dixisset, Ignatium ista "scripsisse" quæ protulit, argumentum nostrum non "colorem" tantum "falsum et evanidum," sed illius negatio potius "nullam prorsus vim, haberet; cum notum sit auctorum sententias et loca sæpe et a nostris nunc literatis citari, multo vero etiam sæpius a Veteribus citata esse, nullo auctoris certo vel libro, vel capite, unde illa habentur, nominatim Sic igitur conficimus, præeunte Viro doctissimo, ex usu nostrorum nunc literatorum et multo magis Veterum, si Irenæus dixisset Ignatium ea quæ refert "scripsisse," eadem ab illo ex Epistola ab Romanos ejus nomine inscripta sumpta fuisse.

Exemplis ostendit Pearsonus nihil ponderis habere hanc distinctionem.

Ut ad primum revertar, distinctionem illam inter ista duo "dixit" et "scripsit," cum verba ipsa scripta esse sciamus, "nullam prorsus vim habere" pariter dico, "cum notum sit sententias et loca a Veteribus citata esse" per verbum hoc "dixit" non minus, imo sæpius quam per verbum alterum, "scripsit." Clemens Alexandrinus Stromat. lib. v. viii. § 53. Moses permisit vesci iis, que habent fissam unqulam et que ruminant, μηνύων, φησὶν ὁ Βαρνάβας, κολλασθαι δεῖν μετα των φοβουμένων τὸν Κύριον, significans, inquit Barnabas, oportere adhærere iis qui timent Dominum, et cætera bene multa, quæ apud Clementem sequuntur, et nunc in Epistola Barnabæ reperiuntur. Lib. ii. cap. 20. § 116. Παραθεμένω μάρτυν τὸν 'Αποστολικόν Βαρνάβαν (ὁ δὲ τῶν ἐβδομήκοντα ἢν, καὶ συνεργὸς τοῦ Παύλου) κατὰ λέξιν ώδε πῶς λέγοντα. Ubi adducuntur duæ longiores ρήσεις ex eadem Epistola quæ nunc exstat. Lib. eodem, cap. 6. §31. Εἰκότως οὖν ὁ ᾿Απόστολος Βαρνάβας, 'Αφ' οὖ, φησὶν, ἔλαβον μέρους, et cætera. Ac rursus, cap. 18. § 84. 'Αμέλει μυστικώς ὁ Βαρνάβας, 'Ο δὲ Θεὸς ὁ τοῦ παντὸς κόσμου κυριεύων, φησὶ, δώη καὶ ύμιν σοφίαν. Et lib. v. cap. 10. § 64. 'Αλλά καὶ Βαρνάβας, ὁ καὶ αὐτὸς συγκηρύξας τῶ Αποστόλφ, κατά την διακονίαν των έθνων, τον λόγον, 'Απλούστερον, φησίν, ύμιν γράφω, ίνα συνίητε είθ ύποβάς ήδη σαφέστερον γνωστικής παραδόσεως ίγνος παρατιθέμενος λέγει. Ita Clemens Barnabam multa dixisse, nec aliquid scripsisse testatur, cum tamen ea omnia in Epistola Barnabæ attributa exstent, nec ad apophthegmata referri possunt. Sic Veteres omnes locuti sunt. In eundem modum scripsit Eusebius, in quem scripserat Irenæus. Hic, Meminit Epistolarum Ignatii Irenœus ita dicens, id est, scribens; ille, Quidam de nostris dixit, id est, scripsit. Adeo huic phrasi addictus est Irenæus ut Scripturam ipsam dicere scribat. Lib. ii. cap. 2. Et hic ergo præsertim a Verbo ejus factus est, sicut Scriptura Geneseos dicit. Et de ess ipso Hermæ Pastore loquens lib. iv. cap. 37. Bene ergo pronunciavit Scriptura quæ dicit, Primo omnium crede quoniam unus est Deus. Quoties sententiam cujuscunque Auctoris producit, non eum scripsisse, sed dixisse ait. Ita de antiquissimis Poetis loquitur. Que Hesiodus ait de Pandora. De quibus Homerus poeta dixit. 'Ως δε θεοί πὰρ Ζηνὶ καθήμενοι ήγορόωντο, et rursus, Accusabit eos Homerus, proprius ipsorum poeta, ipso dicente hæc, Έχθρὸς γάρ μοι κεῖνος. Eodem modo de Philosophis, de Anaxagora, Empedocle, Democrito, Platone loquitur, cum non ad eorum dicta sive apophthegmata, sed scriptas sententias respicit. Pariter Prophetas et Apostolos citat. Propter hoc et Paulus Apostolus ait ad Corinthios, et alibi, dicebat ad Corinthios. Bene in prophetia Malachias ait. Tales presbyteros nutrit Ecclesia de quibus et propheta ait, Et dabo Principes tuos in pace et Episcopos tuos in justitia. Eodem etiam modo, quoties aliquam sententiam ab Ecclesiastico Viro scriptam laudat, semper loquitur. Καλώς ὁ Ἰουστίνος ἔφη, Bene Justinus dixit, quoniam ante Domini adventum nunquam ausus est Satanas blasphemare Deum, nondum sciens suam damnationem: Alibi, Et bene Justinus in eo libro qui est ad Marcionem ait. Neque dubito quin Justini Apologiam in animo habuerit, cum ista de Simone Mago scripsit, Quippe cum esset sub Claudio Cæsare, a quo etiam statua honoratus esse dicitur. Quinque libros fuisse a Papia conscriptos asserit Irenæus. Sed cum verba ex illis citat, eodem modo loquitur. Et adjecit dicens, Hæc autem credibilia sunt credentibus. Et Juda, inquit, proditore non credente, et interrogante, &c. Ita etiam in Proœmio, Καθώς ύπο του κρείττονος ήμων εξρηται, cum elegantem

similitudinem ab antiquo scriptore mutuatur. Cum prolixas ρήσεις ex Valentinianorum scriptis recitat, ita præfatur, Τοῦτο πείθουσι τους ανοήτους, αυταίς λέξεσι λέγοντες ούτως, et Ιωάννην του μαθητήν του Κυρίου διδάσκουσι την πρώτην ογδοάδα μεμηνυκέναι, αυταίς λέξεσι λέγοντες ούτως, et Φασί δὲ οὐτοι ώς ἐπὶ τὸ ὑψηλότερον καὶ γνωστικώτερον ἐπεκτεινόμενοι την πρώτην τετράδα ούτως, et Πανυπερτάτην τετράδα τούτω μόνω διηγήσασθαι ούτως είπουσαν. Imo quotiescunque aliquam sententiam ex scriptore aliquo Irenæum citasse observavi, semper eum vocem illam dixit, nunquam autem alteram scripsit usurpasse animadverti. Nullum omnino locum e contrario adducit Dallæus, unum quidem Parkerus, sed infelicissime. Nam inquit. "Cum Clementem citat, utitur hac voce SCRIPSIT." Sed quomodo quæso utitur? Verba ejus sunt lib. iii. cap. 3. Sub hoc igitur Clemente scripsit quæ est Romæ Ecclesia potentissimas literas Corinthiis. Nulla hic sententia citatur, nullius auctoris testimonium ex ejus scriptis adducitur, ne Clemens quidem tanquam auctor advocatur, tantum sub Clemente scripta fuisse Epistola dicitur; quod ad rem nihil. Frustra igitur objicitur Irenæum quidem testari sententiam hanc Ignatium dixisse, non autem scripsisse, cum ille nunquam aliter loquatur quoties verba aliqua e Veterum libris citet. Eandem igitur vim in sententiis Veterum recitandis habere debet apud Irenæum dixit, quam habet apud alios, plerumque dixit, nonnunquam scripsit. Ut dicere non vereamur cum Dallæo, "Quæ citat cum totidem verbis in Epistola ad Romanos Ignatiana legantur, frivolum et ineptum est ea aliunde quam ex hac Epistola citata esse hariolari."

Commentum de Apophthegmatibus Ignatii. Ille tamen adhuc "aliunde" vult hæc Ignatii habuisse Irenæum, nempe ex Apophthegmatibus, quæ vel a Polycarpo, vel ex ipsis Martyrii Actis discere potuit. Epistolas Ignatii ubique legimus, Apophthegmata nusquam. Solus Maximus, tali argumento pressus, quali nunc premitur Dallæus, Apophthegmata somniavit. A Polycarpo collectas Epistolas scimus, ab illo disseminata Apophthegmata ignoramus; in Epistola a Polycarpo edita sententiam ipsam, quam laudavit Irenæus, invenimus; non opus est ad famam recurrere, cum in scriptis teneamus; et quomodocunque postea usurpata sit, ex Epistola haustam non dubitemus. Nulla sunt Ignatii apophthegmata

quæ Epistolas præcesserunt: si qua fuerint postea decantata, ex Epistolis desumpta fuisse et facile intelligitur et satis certo cognoscitur. Ex Usserio quidem Dallæus et Hieronymum, et Acta etiam aliqua Martyrii, suæ opinioni favere intellexit: sed nec illa ad hanc rem quicquam faciunt. Fateor equidem Hieronymum scripsisse, verba quæ apud Irenæum exstant Ignatium locutum fuisse, "cum rugientes audiret leones," ut in aliquibus codicibus legimus. Nam in aliis illud "cum" eo loco non apparet. "Cumque jam damnatus esset ad bestias, et ardore patiendi rugientes audiret leones, ait." Ex his enim non tam perspicue "Romæ" eum hæc dixisse, ac "in re præsenti, et quasi in arena ipsa" ex mente Hieronymi apparet. Certe illud "et" quod in Breviario Romano reperitur, et Græca Sophronii versione confirmatur, alium sensum postulare videtur; neque enim Romæ, sed Antiochiæ "damnatus est ad bestias;" rugientes autem leones tam Smyrnæ quam Romæ audire potuit; nec "rem præsentem" intelligere videtur Sophronius, qui dentibus bestiarum molor, εύγομαι τοῖς οδοῦσι τῶν θηρίων ἀλεσθηναι transtulit. Sed mentem Hieronymi in hac re non moror; quid iste per illa verba voluerit parum refert, quæ ab eo sine ulla auctoritate dicta sunt b. Omnia quæ de Ignatianis habet in Catalogo, ex Eusebio sumpsit: ex illo transcripsit sententiam hanc ab Irenæo laudatam. Nihil tale Eusebius, nihil Irenæus: (Minus de suo illa verba quæ tempus denotare videantur aut incaute, accurate tradit quæaut rhetorice addidit; atque ita quæ ab Eusebio acceperat dam in minus recte tradidit, quod ei in hoc Opere solenne est. De suo Hier-Apollonio agens cujus martyrium descripserat Eusebius, eum onymus.) de suo senatorem facit, insigne illi volumen attribuit, eumque in Catalogum Scriptorum Ecclesiasticorum refert, imo inter eos tandem numerat Epist. lxxxiv. [lxx.] "qui in tantum Philosophorum doctrinis atque sententiis suos referciunt libros, ut nescias quid in illis primum admirari debeas, eruditionem sæculi, an scientiam Scripturarum." Hæc Hieronymus proprio ingenio ex Eusebio extudit et exaggeravit, Neque enim audiendus Josephus Scaliger, qui eum cum illa scriberet, "non Græcum Eusebii exemplar, sed Ruffini inter-

ardore patiendi ita in Epistola locutus est, quasi jam præsens audiret rugientes leones.

b Hunc locum Hieronymi iterum tractat Pearsonus, P.II. cap.xvi. Mihi quidem nihil aliud voluisse videtur Hieronymus, quam si scripaisset, Præ

pore Cata-logum suum scripserit Hieronymus.)

pretationem Latinam in manibus habuisse" asserit; aut Henricus Valesius, qui eum hæc "sine dubio ex prava Ruffini (Quo tem- interpretatione hausisse" tradit. Hoc enim fieri nullo modo potuit, cum tot annis Catalogum scripserit Hieronymus, antequam Eusebium verterit Ruffinusc. Scripsit hæc Hieronymus anno Theodosii decimo quarto, hoc est, circa A. D. CCCXCII, ut ipse in fine Operis testatur: transtulit Historiam Eusebii Ruffinus post Theodosii mortem, imo post "direpta Italiæ claustra ab Alarico duce Gothorum," ut ipse in præfatione profitetur. Alaricus autem Italiam non intravit ante A. D. CCCC. Octo igitur ad minimum annis Eusebium Latine edidit Ruffinus, postquam Catalogum suum scripserat Hier-Male etiam Valesius conjecit Hieronymum, eandem ob causam, ob quam Eusebius omiserat Methodii Origeni iniquioris opera, Ruffinum, quocum simultates exercuerat, in libro de Scriptoribus Ecclesiasticis de industria prætermisisse. Nam nec tunc temporis cum Ruffino adhuc simultates exercuerat, ideoque in hoc ipso libro "inter cæteros tractatores librum a Pamphilo editum" posuit, quod a Ruffino ita "fuerat divulgatum;" nec Ruffinus ipse aliqua alia tunc conscripserat, quæ ab Hieronymo memorari poterant. Hieronymus igitur a nemine deceptus suo Marte illa Eusebianis addidit. Eodem etiam modo in altero Apollonio describendo versatus "Apollonius," inquit, "vir disertissimus, scripsit adversus Montanum, Priscillam, et Maximillam, insigne et longum volumen, in quo asserit Montanum et insanas vates periisse suspendio;" de suspendio enim Montani locutus quidem est Eusebius, sed ejus narrationem alteri plane scriptori, et quidem Anonymo tribuit, lib. v. cap. 16. a quo satis aperte Apollonium distinguit cap. 18. Eusebius Apollonium scripsisse dicit ἴδιον σύγγραμμα, Hieronymus illud appellat "insigne et longum volumen," cum ipse scilicet ei addidisset tres alios libros ab Anonymo conscriptos. Imo et idem Anonymi Opus Rhodoni etiam attribuit. "Miltiades," inquit, "cujus Rhodon in opere suo, quod adversus Montanum, Priscillam Maximillamque composuit, recordaturd." Cum

nentem sequitur Justus Fontaninus in Hist. Liter. Aquil. p. 353.

4 Vid. Routh. Reliq. Sacr. ii. 195, 6.

ed. 1846.

c Vid. Valesii Not. in Euseb. Hist. v. cap. 22. Scaligeri Observ. in Chron. Eusebii, num. 2203. Eundem Valesii lapsum indicavit V. D. Pagi, Crit. in Baron. tom. i. 180. Pearsonum mo-

ille qui Miltiadis meminit, idem sit qui tradidit Montanum et Maximillam suspendio vitam finiisse. Hæc Hieronymus itaque ex suo addidit. Nam quod Gravius pro "Rhodone Apollinarium" legit, nec errorem tollit, nec Hieronymo convenit, qui Rhodonem "composuisse" ait "adversum Cataphrygas insigne opus." Ut aliquid de tempore notem, quod præsenti rei magis convenit, Hieronymus in Catalogo, cap. 38. voc. Clemens, hæc habet. "Exstat Alexandri Hierosolymorum Episcopi, qui cum Narcisso postea rexit Ecclesiam, Epistola super ordinatione Asclepiadis confessoris ad Antiochenses." Quasi Alexander aut Hierosolymorum Episcopus fuerit priusquam cum Narcisso Ecclesiam regeret, aut Epistolam tum scriberet, cum Hierosolymorum Episcopus esset: eam, inquam, Epistolam quam per Clementem Alexandrinum misisse se significat, qui ante Episcopatum ejus Hierosolymitanum mortuus videtur esse. Mirum igitur omnino non est, si Hieronymus sententiam Ignatii ab Irenæo citatam ex Eusebio depromens, in tempore aut occasione erraret. Quinimo (Parum de ipso Ignatio non magis accurate loquitur; cum enim accurate de ipso Epistolas ab eo Smyrnæ scriptas commemorasset, "et inde," Ignatio loquitur.) inquit, "egrediens scripsit ad Philadelpheos et ad Smyrnæos, et proprie ad Polycarpum, commendans illi Antiochensem Ecclesiam." Crederes Ignatium has Epistolas vel e Smyrnæ suburbio, vel a primo, aut secundo lapide scripsisse: quod enim quis "egrediens" fecisse dicitur, id in ipso egressu vel cum egrederetur peregisse intelligendus videtur. Sed has Epistolas Ignatius, ut Eusebius, a quo hæc habuit Hieronymus, et Epistolæ ipsæ testantur, Troade scripsit, ad quam a Smyrna aliquot dierum iter fuit; ibique aliquandiu permansit Ignatius, et de pacatiori Antiochiæ statu aliquid audivit, priusquam Polycarpo "Antiochensem Ecclesiam commendavit." Non est igitur aut abbreviationibus aut exaggerationibus Hieronymi fidendum, ubi Auctores ipsos habemus, quos illum secutum esse constat.

Ad Acta Martyrii quod attinet, non illa sunt quæ ætate Recentiora S. Irenæi exstabant, sed alia plane sexto vel septimo sæculo Acta Martyrii S. Igficta, et fabulosis narrationibus aucta; quibus Ignatium quasi natii, sexto vel sep-in Amphitheatro loquentem introducunt, quem ne unum tunc timo ervo Illius igitur conficta, distingui verbum dixisse antiquissima Acta narrant. Historiæ conditor sententias Ignatio quasi viva voce prolatas oportet ab

antiquiori attribuit, quas ex illius Epistolis ipse excerpsit; idque non tantum ex genuinis, sed etiam ex fictis. Ut illud ab eo coram Trajano dictum narrat, Τίνας δὲ ήμῶν ἔγνως στάσιν καὶ πόλεμου άγαπώντας; ούχὶ δὲ καὶ ὑποτασσομένους ἄρχουσιν, ἐν οίς ακίνδυνος ή ύποταγή; Vetus Interpres. Quem enim nostrum cognovisti bellum meditari? et non potius subjectos esse principibus, ubi non est periculosa subjectio? Quod est ex Epistola ad Antiochenos depromptum. [cap. 11.] Ut etiam Menœa istud referent, Εκραξε σθν πόθω εν μέσω των κινδύνων, Χριστον διώκω γαίρων, Χριστώ συνεσταύρωμαι ζώ δὲ οὐκέτι μὲν ἐγώ, ζη δè, φησίν, èν èμοὶ μόνος Χριστός. Clamavit cum desiderio in mediis periculis, Christum gaudens insequor; Cum Christo crucifixus sum; Vivo autem jam non ego; vivit vero in me, inquit, solus Christus; ex interpolata Epistola ad Romanos. Talia non pauca posteriores Actorum consarcinatores Ignatio attribuunt, quasi ab eo in ipsa veluti arena pronunciata, quæ ipsi nunquam fama tanquam Martyris apophthegmata acceperant, sed ex Epistolis, quales suo ævo exstiterunt, desump-Eodem igitur modo hæc Martyris sententia, quam Irenæus citavit, in Actis aliquot sæculis postea conscriptis a Consarcinatore, Ignatio in extremo agone tribuitur, non ex fama, non ex antiquioribus Actis, in quibus non apparet, sed ex Epistola ad Romanos deprompta, et ad rem præsentem applicata e; unde postea Symeon Logothetes huic sententiæ alia ex eadem Epistola superaddidit, quasi eodem tempore prolata, "Ωστε Θεοῦ ἐπιτυχεῖν, et Οὖπερ ἐρῶ. Cum igitur sententia ab Irenæo citata in Epistola ad Romanos exstet, cum nulla unquam apud vetustissimos scriptores Apophthegmatum Ignatii mentio facta sit, et Apophthegmatis nomen in hac re a Maximo ad effugium suum tutandum tam infeliciter excogitatum sit, cum antiquissima Martyrii Ignatiani Acta nec hanc nec similem aliquam sententiam commemoraverint, posteriora autem Acta sententias ex Epistolis tum genuinis, tum interpolatis, tum etiam fictis excerpserint quas sanctissimo Martyris ori in ipso agone insererent, "frivolum et inep-

<sup>·</sup> Idem pronunciandum de Versione Actorum Armeniaca, quam edidit nuper I. B. Aucher, licet ipse tanquam unice sinceram propugnaverit. Versionem Copticam codem vitio obnoxi-

am Taurini exstare, in papyro scriptam, docet Peyronus in Pref. ad Lexicon Ling. Copt. ed. Taurini, anno 1835. Vid. Cureton. Corp. Ign. Not. p. 362.

tum est" eam sententiam ab Irenæo "aliunde quam ex hac ipsa Epistola citatam esse hariolari."

Confugit igitur Vir doctissimus ad argumentum negativum, Argumei tanquam ad asylum tutissimum, asseritque Irenæum "hæc læi nega verba nec sumpsisse nec sumere potuisse" ex hac Epistola ad tivum,-Romanos, "quod ea Irenæo ignota fuerit:" ignotam autem ei asynum ei sane tuti hanc fuisse, quod cæteræ Ignatii Epistolæ, quas nostri eodem simum. cum hac volumine a Polycarpo collectas et ordinatas fatentur. Irenæo ignotæ fuerint. Cæteras ei plane ignotas fuisse hoc argumento Capite quinto probare conatur. Irenæus Hæreticos ante se omnes argumentis ex traditione et testimonio Sunt autem in Epistolis Ignatii loca quamductis refutat. plurima ad illud argumentum luculentissima: hæc fuse suo more probat. Habeat igitur causam idoneam et pene necessariam ea loca ex Epistolis recitandi, vel sane indicandi. eas ne uno verbo memoravisse, nec omnino nutu significasse deprehenditur: imo ne unum ex iis  $\mu \hat{v}$ . Plane ergo eas ignoravit.

Quamvis facile et breviter respondeatur, celebrem sententiam ex Epistola ad Romanos ab Irenæo adductam esse, idque fuisse ab Eusebio observatum non semel, et a multis aliis etiam agnitum, nec a quopiam ante hoc sæculum negatum, a nobis etiam probatum atque confirmatum; nec Irenæum, qui hanc ad Romanos Epistolam novit, cæteras eodem volumine comprehensas et Polycarpi Epistolæ subjectas ignorare potuisse: multa tamen hic reponenda sunt. Cum enim magna diligentia usus sit Vir doctissimus, ut nihil ageret; ego non minori mihi utendum puto, ut eum nihil egisse omnibus appareat. Seposita igitur impræsentiarum illa unica sententia, licet Irenæus loca nulla ad institutum opportuna ex Ignatio citaverit intimaveritve; tamen non inde sequitur Epistolas illi fuisse ignotas: neque Dallæana argumenta persuadent Irenæum necessario uti voluisse talibus testimoniis, si ci cognita fuissent. Imo multo verisimilius est, supposito quod Ignatiana ei fuissent cognitissima, ut nostri affirmant, si scribendi modum ab eo observatum spectemus, a sententiarum excerptione abstinere potius voluisse, quemadmodum revera abstinuisse dicitur.

Quinque libros adversus Hæreses scripsit S. Irenæus sane S. Irenæ præclaros, non eodem tempore aut continuo, ut ex Præfa-Libri

PEARS. VINDIC.

quem scopum habuerint, quo tempore scripti.

Encratitarum hæresis, quam a Tatiano acceptam tradit Irenæus.

Theodotion, Marcionita, deinde Ebionæus, auctor Versionis Vet. Test.

Silet Irenæus de multis Viris in Ecclesia celeberrimis, de quibus audivisse eundem credibile est.

tionibus videtur. Tertium autem librum scimus sub Eleutheri Pontificatu scriptum fuisse; quem cum xv. annos sedisse scribant Veteres, circa quem annum librum eum scripserit Irenæus nondum compertum est. Circa posteriora Eleutheri tempora editum fuisse librum tertium ego non dubito, cum etiam primo, quem ad eum cui opus suum dedicavit aliquo ante tempore missum fuisse ex ipso scimus, Encratitarum hæresin describat, quam primo a Tatiano acceperant. num autem ipse affirmat, vivo adhuc Justino, nulla hæretica doctrina infectum fuisse. Post martyrium Justini ab Ecclesia recessit, et, teste Epiphanio, in Orientem se contulit, ubi Hæresin partim ex Saturnini et Marcionis placitis, partim ex Valentini deliriis, additis etiam de suo aliquibus, conflavit. Ex eo Encratitæ nati, et in Occidentem etiam disseminati, sub Marco Antonino innotescere in Gallia non potuerunt: neque Irenæus nisi sub Commodo, et adulto jam Eleutheri pontificatu, eos tam graphice depingere potuit. Quinetiam Theodotionis Versionem memorat lib. iii. cap. 24. qui primo έκ της διαδοχής Μαρκίωνος erat, e castris Marcionitarum ad Ebionæos transfugit, et cum circumcisus esset, linguam Hebræam didicit: Versionem Veteris Testamenti tandem elaboravit, et teste Epiphanio, sub Commodo Imperatore edidit. Priores igitur tres libros sub Eleuthero quidem scriptos constat, sed vergente jam ad finem ejus pontificatu: reliquos aut · sub Eleuthero jam exeunte, aut sub ineunte Victore exaratos patet.

Quare ante Irenæum scripsere viri in Ecclesia celeberrimi, Barnabas, Clemens, Hermas, Ignatius, Polycarpus, Papias, Quadratus, Aristides, Agrippa Castor, Justinus, Melito, Athenagoras, Theophilus, Dionysius Corinthiorum, Apollinarius Hierapolitarum Episcopus, et Hegesippus. Irenæus igitur "omnium doctrinarum curiosissimus explorator," ut eum appellat Tertullianus, scripta horum omnium optime novit: saltem, Dallæo fatente, sine quo argumenti negativi vis omnino nulla, hoc supponere jure possumus. At ex his aliquot ab Irenæo nullibi nominantur; nullæ ex illis sententiæ excerpuntur, et ad testimonium adversus Hæreticos ferendum adhibentur. Quales sunt Barnabas, Quadratus, Aristides, Agrippa, Melito, Athenagoras, Theophilus, Dionysius, Hegesippus: numero certe plures quam qui ab eo nominantur.

An hos omnes ideo Irenæo incognitos fuisse dicent, quod ab illo in libris quos nunc habemus, cum plures perierint, non commemorentur? Barnabas Clementi Alexandrino sæpe citatus, et exscriptus, Irenæi synchrono: Quadrati et Aristidis Apologize notissimæ, omnibusque charissimæ, quod Hadriano Imperatori oblatæ persecutionem restinxerint. Agrippa Castor Eusebio γνωριμώτατος συγγραφεύς, Hieronymo "vir valde doctus." Melitonis "elegans et declamatorium ingenium" laudavit Tertullianus. Dionysius "magnæ eloquentiæ fuit;", Hegesippus "vicinus Apostolicorum temporum;" teste Hieronymo. Scriptores igitur tam præclaros ignorare non potuit Irenæus; quare iidem nec nominati nec ignoti fuere: et perperam plane infertur, aliquem fuisse Irenæo penitus ignotum, quod ab eo in his quos habemus ejus libris non fuerit nominatus.

Dices fortasse sententias Ignatianas ad Irenæi argumentum Eorum esse idoneas, illorum non item; causam habuisse eum Igna- scripta tium nominandi justam atque necessariam, illos autem com- ad Irenæi memorandi nullam. Imo vero nec huic effugio hic locus est. argumentum ido-Sunt in Epistola Barnabæ loca quamplurima quæ Hæreticos nea, quam contra quos scripsit Irenæus aperte refellunt. Multa habet Ignatii. quæ Patrem Christi mundi conditorem constituunt; de qua re tam prolixe agit Irenæus, et pro qua sola Clementis Epistolam citavit: de Mosis et Prophetarum scriptis plurima. quæ huic sententiæ tanquam fundamento innituntur, Prophetæ ab ipso habentes donum in illum prophetaverunt, et ex diametro pugnant cum iis quæ a Marcione dicebantur: multa quæ ad suam γνῶσιν Gnosticumque trahebat Clemens Alexandrinus adversus illos qui ἀπὸ ψευδωνύμου γνώσεως Gnostici dicebantur. Quadratus Hadriano porrexit librum pro religione nostra compositum, έξ οὖ κατιδεῖν ἔστι λαμπρὰ τεκμήρια της τε του ανδρός διανοίας, καὶ Αποστολικής ορθοτομίας, ut loquitur Eusebius, "librum valde utilem plenumque rationis et fidei, et Apostolica doctrina dignum," teste Hieronymo. At quicquid fidei et doctrinæ Apostolicæ fuit, id omne ad refutandos Irenæos Hæreticos non potuit non esse utile et idoneum: præsertim cum fuerit ab eo scriptum, qui "plurimos a se visos, qui sub Domino variis in Judæa oppressi calamitatibus sanati, fuerant, et qui a mortuis resurrexerunt," aut saltem sua ætate superfuisse, testatus est. Quod etiam pariter de

Aristide sentiendum, qui, teste Hieronymo, "volumen nostri dogmatis rationem continens eodem tempore quo et Quadratus Hadriano Principi dedit." Quod enim "nostri dogmatis rationem continet," fundamenta eorum Hæreticorum necessario evertit. Idem etiam de Apollinario, Asiæ Hierapolitano Episcopo, dicendum, qui M. Antonino "insigne volumen pro fide Christianorum dedit," ut et de Melitone. Theophilus sub Imperatore M. Antonino librum contra Marcionem composuit; alium contra Hermogenis hæresin inscripsit. Agrippa Castor "adversum Basilidis Hæretici volumina, quæ in Evangelium confecerat, fortissime disseruit." Melito ante libellum supplicem M. Antonino datum multa scripserat de Prophetis, de Ecclesia, de Fide, de generatione Jesu Christi, de Incarnatione Dei: Athenagoras etiam, præter Apologiam, de Resurrectione scripserat, quæ omnia ad argumentum Irenæi pertinebant. Denique, ut refert Eusebius Hist. Eccles. lib. iv. cap. 21. Iisdem temporibus in Ecclesia floruit Hegesippus, et Dionysius Corinthiorum Episcopus, Pinytus quoque Cretensium Episcopus, Philippus præterea et Apollinaris, ac Melito, Musanus etiam et Modestus, καὶ ἐπὶ πᾶσιν Εἰρηναῖος, et postremo, seu post hos omnes Irenœus. At, eodem teste, Philippus luculentissimum librum contra Marcionem composuit; Modestus præ cæteris errores ejus omnibus spectandos exhibuit: Musanus librum ἐπιστρεπτικώτατον adversus Encratitas tum primum exortos scripsit; neque tamen horum cujuspiam Irenæus meminit. Hi cum Irenæo non potuerint esse incogniti, et multa in libris suis tunc editis habuerint quæ ad argumentum ejus fuerint idonea, non tamen erant ab eo nominati. Male igitur a Dallæo tam peremptorie asseritur, Auctorem aliquem etiam præclarum fuisse Irenæo penitus ignotum, ideo tantum quia opportuna occasione oblata eum minime nominavit.

Rursus Hermas, Clemens, Polycarpus, Papias, Justinus, ex multis qui ante ipsum scripsere pauci, fuerunt ab Irenæo quidem nominati; sed an multa ex illis loca ad argumentum suum luculenta, quod de Ignatio postulat Vir doctissimus, excerpsit, et in libros suos congessit? Minime. Clementis Epistolam continere ait Traditionem annunciantem unum Deum omnipotentem factorem cæli et terræ<sup>1</sup>; (neque mirum; eujus <sup>1</sup> Iren. iii. e. 3.

enim Catholici scriptoris opus hoc non continet?) sed ne unam quidem ex ea Epistola sententiam eo loci affert, aut alibi vel unum  $\mu \hat{v}$  exprimit. Polycarpum etiam ibidem laudat, et Epistolam ejus ad Philippenses memorat; sed ne unam quidem syllabam ex ejus scriptis, vel ad confutandos Hæreticos, vel in alium finem adducit. Papiam etiam nominat, et narratiunculam ex eo adducit, non tam contra Hæreticos, quam ad Chiliastarum dogma confirmandum, quod illi unus Papias persuaserat, teste Eusebio lib. iii. ad finem, et Hieronymo in Catalogo. Ex unico Justino, qui sua ætate vixit, duas sententias protulit, ex Herma unam. E tot igitur scriptoribus quorum nomina ad nos pervenerunt, quatuor tantum sententias in tam prolixo tamque accurato et erudito Opere excerpsit, quarum una ex Epistola Ignatii desumpta Quare frustra Dallæus tot sententias ex commentitiis, tot ex interpolatis, tot ex genuinis Ignatii Epistolis depromsit; possumus enim longe plures ex Auctoribus et quidem celeberrimis qui ante Irenæum scripserunt afferre, quarum nullas ille attigit, etiam ex illis quos Irenæum novisse certissimum est.

Sed Athanasium et Bellarminum, Theodoretum et Gelasium mire conjungit et nostris objicit, qui tot loca ex Ignatio produxerunt. Tum vero, "Obsecro tuam fidem," inquit, "hæc Ignatiana Athanasius et Theodoretus contra Arianos et Eutychianos, in quos utpote nondum exortos scripta non sunt, adducerent tamen et recitarent? Irenæus eadem his ipsis in quos proprie scripta sunt, Gnosticis, Valentinianis, Docetis non objiceret?" Non nunc disputo contra quos Ignatiana proprie scripta sunt, de qua re fortasse aliquando et fuse et accurate disserendum erit. Satis est, quod Eusebius nos docuit, et res ipsa testatur, eum contra sui temporis Hæreticos scripsisse: satis est, sive contra aliquos, sive contra nullos diserte, ut Clemens Romanus, scripserit, auctoritatem Viri sanctissimi antiquissimique multum valere contra Hæreticos quocunque sæculo exortos. Id dico, quod hujus argumenti vim omnem prorsus elidit, et pessundat. Poterat Athanasius Pari rationon panca ex nostris Ignatii Epistolis proferre loca quæ ne de S. Arianam Hæresin diserte peterent, cum eas ante illius hære-agitur. seos exortum scriptas fuisse etiam Adversarii omnes fateantur. Varios ille quidem libros adversus Arianos fortissimosque conscripsit, auctoritate tamen Ignatii nunquam eos premit,

nullam ex ejus scriptis sententiam iis opponit. In Epistola quadam, Πρός τους έαυτοῦ γνωρίμους, Ad familiares, vel discipulos suos, ut eam indigitat Socrates, disputat primo contra Arianos, dein cum illis agit quos Arianos esse negat, quos omnia alia a Nicena Synodo scripta recipere, præter unicam vocem δμοούσιον, testatur, quos αγαπητούς, dilectos appellat, ad quos tanguam frater ad fratres loquitur, quibus eadem esset cum ipso sententia, controversia autem de verbis tantum. Ad hos posteriorem partem Epistolæ dirigit, a pagina 915 incipientemh, quam male interrumpit pagina sequenti Latina interpretatio, Nos vero iterum impetentes eos qui Verbum creaturam esse dicunt, nec eum volunt legitimum et naturalem Filium esse, ostendimus eos ex humanis exemplis patris et filii adversum se rationes et demonstrationes accipere. Quæ verba et tenorem dissertationis perturbant, et personas atque res ipsas mire confundunt. Græca ita se habent. Καὶ αὐτοὶ γοῦν ένιστάμενοι πάλιν πρὸς τοὺς κτίσμα λέγοντας εἶναι τὸν Λόγον, και μή θέλοντας αὐτὸν γνήσιον υίὸν είναι, έξ ἀνθρωπίνων παραδειγμάτων υίου και πατρός είλήφασι τὰς κατ' αὐτῶν ἀποδείξεις. Rursus etiam ipsi (scilicet quos fratres appellaverat) disputantes adversus eos qui Sermonem creaturam esse dicunt, nec proprium Filium esse volunt, (scilicet Arianos) ex humanis exemplis patris et filii, contra eos Arianos demonstrationes sumpserunt. Hi igitur quibuscum agit Athanasius contra Arianos disputabant, eandem fidem cum Athanasio profitebantur, vocem autem δμοούσιον nondum admittebant, idque propter reverentiam et honorem erga eos Patres qui Paulum Samosatensem condemnaverant. Athanasius, ut hunc iis scrupulum evellat, docet non esse contendendum, si prior Synodus όμοούσιον rejiceret, posterior commendaret: id enim ex diverso sensu factum esse. Dein exemplum producit sanctorum Patrum, qui ἀγέννητον aliter atque aliter acceperunt. tius, inquit, Dominum tum γεννητον, tum αγέννητον; alii post Ignatium dixerunt, Έν τὸ ἀγέννητον ὁ Πατήρ, Solus Pater ingenitus. Recte autem et Ignatius, et illi, secundum diversum sensum cui ipsi cum scriberent attenderunt. Hæc ille. Obsecro igitur tuam fidem, quot loca ex Ignatio Athanasius adversus Arianos produxit? ut tibi videtur, unum; ut mihi, ne

(Locus Athanasii explicatur.)

Socrat. Hist. Eccl. ii. cap. 37.
 Athanas. Opp. i. 915, 16. ed. Paris. sive Colon.

unum quidem. Quod igitur de Athanasio verum esse scimus, quidni et de Irenzo dicamus? Quamplurima ex professo contra Arianos scripsit Athanasius, plura quam ab Irenæo contra omnes Hæreticos scripta habemus. Multa in Ignatio sunt ad refellendos Arianos satis luculenta, nullam tamen ex illo sententiam adversus eos adduxit, ne Ignatium quidem ipsum nominavit; et tamen illum optime novit, et semel ad dilectos et fratres suos citavit. Irenæus pariter nihil adversus Hæreticos ex Ignatii Epistolis deprompsit; eas tamen optime novit, et semel obiter citavit.

At Theodoretus plura; recte: sed quid hoc ad Irenæum? Alia ratio Hic secundo, ille quinto sæculo scripsit. Nos autem ante in Theodoreto et docuimus circa finem quarti sæculi primum ex longa experi-scriptorientia observatum esse, hæreses et schismata disputationibus sæculi. tolli non potuisse; et certissimum remedium fore τὰς ἐκδόσεις τῶν παλαιῶν in testimonium adductas. Quod Theodosio et Nectario primus omnium Sisinnius persuasiti. severam Theodosii legem contra Hæreticos latam, illi paulo sapientiores facti, admiserunt eorum Patrum testimonia qui ante divisionem ortam scripserant, et celebres in Ecclesia fuerant. Ante hanc ætatem non videmus Ecclesiasticos scriptores Catalogos Patrum texentes, et confertas sententias ex eorum scriptis contra hæreticos promentes. Quinto demum sæculo hoc factum, et a Theodoreto inter primos: ante illud tempus parcius et obiterk; ætate autem Irenæi id fieri nullo Hæretici enim contra quos ille scripsit vetustioribus Catholicis nihil tribuebant; omnia eorum scripta flocci faciebant, libros quamplurimos Apocryphos a suis compositos, suisque tantum notos sub Antiquorum nomine proferebant, plurima etiam Evangelistarum et Apostolorum scripta respuebant, multaque commenti sunt contra quæ nemo Veterum quicquam disseruerat. Irenæus ut hos refutaret, libro primo Irenæi tosententiam eorum aperuit, secundo rationibus subvertit, tertio tius Operis Scripturas et Traditionem adhibuit, quod ad eam Hæretici tum. aliquando provocarent, quarto ex Veteri Testamento præcipue disputavit, quinto ex reliquis doctrinis Domini nostri, et ex Apostolicis Epistolis, ut ipse in Præfationibus profitetur. Nunquam se usurum testimoniis Veterum adversus corum

i Socrat. Hist. Eccl. v. 10.

Respexit fortasse Pearsonus S. Basilii Librum de S. Spiritu, cap. 20.

sententiam testatur, nunquam ulla loca ad eam rem idonea exscribit, et si quem forte adducit ad traditionem firmandam tantum nominat; sententiam quidem Justini laudat contra Marcionem fervidam et zeli plenam; at Marcion Justino antiquior fuit, et auctoritas ejus ad revincendos Marcionitarum errores nihil valebat, neque in eum finem est adducta. Dispar itaque omnino ratio Irenæi et Theodoreti: non eadem utrique mens, aut occasio in scribendo fuit. Frustra igitur et sine ullo fundamento asserit Vir doctissimus, cum tot loca ex Ignatio Theodoretus produxerit, Irenæum etiam non pauciora adducere debuisse, si Ignatium Epistolicum novisset.

Quo modo Vetustiorum sententias proferre soleat Irenæus.

Verum enimvero, "est et aliud," inquit, "quo hæc Ignatiana omnia Irenæus plane nescivisse deprehenditur. enim ille præstantium virorum se vetustiorum sententias et ρήσεις sive scriptas sive viva voce ab iis prolatas non nominatis auctoribus afferre ac recitare." Nullas Ignatii suo operi inspersit. Nullas ergo Epistolas scivit. Nullæ ergo tum exstiterunt. Imo vero si sententias, quas Vir doctissimus intelligit, consideremus, etsi multo plures essent, nemo unquam ideo concluderet, necessario etiam eum aliquas ex Ignatianis usurpare voluisse. Primam ab aliquo se præstantiore in Præfatione refert venustam sane atque elegantem, "Οτι λίθον τὸν τίμιον σμάραγδον ὄντα, καὶ πολυτίμητόν τισιν ύαλος ενυβρίζει δια τέχνης παρομοιουμένη, δπόταν μη παρή δ σθένων δοκιμάσαι καὶ τέχνη διελέγξαι τὴν πανούργως γενομένην. Vetus Interpres, Quomodo lapidem pretiosum smaragdum magni pretii apud quosdam vitreum in ejus contumeliam per artem assimilatum quoadusque non adest qui potest probare, et artificium arguere quod subdole sit factum; et aliam etiam ab eodem ut videtur, "Οτι τολμηρον καλ αναιδές ψυχή κενώ αέρι θερμαινομένη, pari venustate et elegantia conspicuam. vero, Dallæe, ex his colligere potes, necessario Irenæum ex Epistolis Ignatianis sententias laudare voluisse si scivisset? Tu, inquam, qui Usserianas omnes tristes, et salebrosas, rudes et incultas dicis? Tu, qui orationem tanquam horridam et torrentis instar per confragosa montium, per abrupta et saxa et cautes et præcipitia vix enitentis accusas? Tu, qui magnam sensuum ubique obscuritatem, et vel nullum vel malignum verborum inter se nexum observas? Tu, qui prisca Loxiæ Apollinis oracula vel Sibyllarum folia legere te credis?

Sic enim disputas. Irenæus Operi suo τηλαυγèς πρόσωπου apposuit, Præfationem eleganti quadam Veterum alicujus sententia adornavit, et aliam similis venustatis alibi adhibuit; Ignatiana igitur prorsus ignoravit, aliter rudem aliquam et incultam, tristem et salebrosam sententiam ad Commentarios suos exornandos et illuminandos produxisset. A divino quodam sene, et veritatis præcone, versus quosdam Iambicos adversus Marcum Hæreticum effusos laudat, quos hic a Scaligero, atque Petavio suis numeris restitutos repræsento:

Είδωλοποιὰ Μάρκε, καὶ τερατοσκόπε, 'Αστρολογικῆς ἔμπειρε καὶ μαγικῆς τέχνης, Δι' ὧν κρατύνεις τῆς πλάνης τὰ διδάγματα, Ξημεῖα δεικνὸς τοῖς ὑπό σου πλανωμένοις, 'Αποστατικῆς δυνάμεως ἐγχειρήματα, 'Α σοὶ χορηγεῖ σὸς πατὴρ Ξατῶν ἀεὶ Δι' ἀγγελικῆς δυνάμεως 'Αζαζὴλ ποιεῖν, "Εχων σε πρόδρομον ἀντιθέου πανουργίας.

## Quorum restitutio Veteri Versione maxime confirmatur,

"Idolorum fabricator Marce, et portentorum inspector,
Astrologiæ cognitor, et magicæ artis,
Per quas confirmas erroris doctrinas,
Signa ostendens his qui a te seducuntur,
Apostaticæ virtutis operationes,
Quæ tibi præstat tuus pater Satanas
Per angelicam virtutem Azazel facere,
Habens te præcursorem contrariæ adversus Deum nequitiæ."

## Posteriores Petavius metrice reddens male expressit.

"Hæc tu illa Satanæ fretus auxilio patris, Azazelisque mira designas ope, Præcursor illi fraudis in Superos datus."

Hæc enim Marcum Satanæ, aut Azazelis præcursorem faciunt; cum divinus ille Senex eum describere voluerit, tanquam Antichristi præcursorem, quod hic significat ἀντί-θεος πανουργία. Jam vero ex Ignatianis an aliquid simile petere potuit Irenæus, si ea novisset? aut quisquam non novisse affirmabit, quia qui versiculos aliunde in Marcum contorsit, niĥil illi ex Ignatio aspersit? Cujusdam ante se de duplici vocabuli Filii acceptione observationem ad interpretationem S. Scripturæ pertinentem, lib. iv. cap. 79 affert. Vult enim impios et infideles in sacris literis filios et angelos Diaboli dici; Veterum autem alicujus testimonium affert, qui filium dupliciter intelligi dixit, aut de nato, aut de facto, aut secundum naturam et conditionem, aut secundum doctrinæ magisterium, Qui enim edoctus est verbo, filius docentis esse

dicitur, et ille ejus pater. Ut postea Clemens Alexandrinus, αὐτίκα πατέρας τοὺς κατηχήσαντας φαμὲν, et Gregorius Nazianzenus, Carm. ii.

Αὐτὰρ ἐμοὶ τοκέες μεν ὅσοι καλὸν ἐξεδίδαξαν, Παίδες δ' οῦς ἐδίδαξα.

An autem quia a Veteribus unum, qui simili modo ante ipsum Scripturas interpretatus est, ne novum sensum illis affixisse videretur, adduxit; ideo aut aliquid ex Ignatianis citare debuerit, aut ea ipsi ignota nos concedere debeamus, in quibus talia nec inveniri nec exspectari potuerunt?

Patrum Apomnemoneumata, sive Memorabilia.

Quod si hæc ad sententiam Viri doctissimi confirmandam parum valere videantur, certe reliqua omnino nihil. enim tantum virorum quorundam, non scripto sed viva voce prolata testimonia; quæ recte ἀπομνημονεύματα Eusebius appellat, lib. v. cap. 8. Καὶ ἀπομνημονευμάτων ᾿Αποστολικοῦ τινος πρεσβυτέρου, οδ τοὔνομα σιωπή παρέδωκε, μνημονεύει. Ruffinus Interpres, Sed et Apostolici cujusdam viri, cujus nomen reticuit, sermonis quasi memoriter meminit. Evangelium credebant Veteres nihil aliud fuisse quam Petri ἀπομνημονεύματα. Ita Papias apud Euseb. lib. iii. cap. 39. Μάρκος μεν ερμηνευτής Πέτρου γενόμενος, όσα εμνημόνευσεν, ακριβώς ἔγραψεν, et rursus, "Ωστε οὐδὲν ήμαρτε Μάρκος οὕτως ένια γράψας ώς ἀπεμνημόνευσε. Ut Cynici cujusdam verba de Peregrino ex memoria recitare se fideliter profitetur Lucianus, Καὶ ώς ᾶν οἶός τε ῷ πειράσομαί σοι αὐτὰ ἐκεῖνα ἀπομνημονεῦσαι ώς ἐλέγετο. Sic igitur Irenæus lib. iv. cap. 5. Quemadmodum audivi a quodam Presbytero, qui audierat ab his qui Apostolos viderant, et ab his qui didicerant. diligenter observandum est Irenæum hic plane Papiam fuisse imitatum, a quo doctrinam mille annorum accepit; sic enim Papias ea memoriæ mandavit quæ a Veteribus hoc modo didicerat, ut ipse de se testatur. Είδέ που καὶ παρηκολουθηκώς τις τοις πρεσβυτέροις έλθοι, τους των πρεσβυτέρων ανέκρινον λόγους, τί 'Ανδρέας, η τί Πέτρος είπεν, η τί Φίλιππος, η τί  $\Theta\omega\mu\hat{a}$ ς ή Ἰ $a\kappa\omega\beta$ ος,  $\hat{\eta}$  τί Ἰ $\omega\dot{a}$ ννης,  $\hat{\eta}$  Ματθα $\hat{i}$ ος, ή τις έτερος τῶν τοῦ Κυρίου μαθητῶν, ἄτε ᾿Αριστίων καὶ ὁ πρεσβύτερος Ἰωάννης οἱ τοῦ Κυρίου μαθηταὶ λέγουσιν οὐ γὰρ τὰ ἐκ τῶν βιβλίων τοσοῦτόν με ώφελεῖν ὑπελάμβανον, ὅσον τὰ παρὰ ζώσης φωνής καὶ μενούσης. Quod si quis interdum mihi

occurrebat qui cum Senioribus versatus fuisset, ex eo curiose sciscitabar quænam essent Seniorum dicta, Quid Andreas, quid Petrus, quid Philippus, quid Thomas, quid Jacobus, quid Joannes, quid Matthæus, quid cæteri Domini discipuli dicere soliti essent, quidnam Aristion et Joannes Presbyter discipuli Domini traderent. Neque enim ex librorum lectione tantam me utilitatem capere posse existimabam, quantam ex hominum adhuc superstitum viva voce. Quæsivit Papias a Senioribus quid illi ab Apostolis aut discipulis audiverant, et quæ ab illis acceperat scripsit, καὶ ούτω, inquit, ὁ πρεσβύτερος ἔλεγεν. Irenæus Papia junior, exemplo ejus nimis permotus, quæsivit pariter a Senioribus, quid illi audiverant ab iis qui Apostolorum discipulos viderant, et cum hæc viva voce prolata sibique tradita scriptis præferret, quæ ab illis acceperat pariter scrip-Horum igitur Seniorum auctoritate et testimonio, ad firmandam traditionem nonnunquam, sæpius ad suas, de annis Christi quos egit in terris, de illis quos ibidem iterum acturus est, de mortuorum statu, de bestiæ Apocalypticæ numero, privatas opiniones stabiliendas utitur. Sed quid inde sequitur? an illud imprimis, Irenæo ignota fuisse Ignatiana omnia, quia nihil ab eo scriptum inter hæc omnia testimonia reperitur? minime. Ignatium consulere non potuit Irenæus, qui illo mortuo natus est. Seniores Irenzeo recitant quid audiverant: id Ignatius diu ante bestiis oblatus facere non potuit. Frustra igitur eum inter Seniores illos sua suffragia afferentem quæras. Seniores illi, quid voce viva audiverant, non quid in scriptis legerant, narraverunt; frustra igitur etiam sententiam aliquam ab Ignatio scriptam ab illis exspectes. Ignatius ipse ad bestias condemnatus, et Ecclesias in itinere confirmans, non ut Papias σμικρός ῶν τὸν νοῦν, quid ab hujus vel illius Apostoli, vel Discipuli ore vel ipse vel alii acceperant in Epistolis scripsit: hinc igitur colligi nullo modo potest, ejus Epistolas ab Irenæo laudari debuisse, aut eo nomine ipsi ignotas fuisse.

Nondum igitur "res satis confecta" videri debuit; sed Negatieam "multo luculentius ex quodam ejusdem Scriptoris loco" vum arguprobare se posse putat Vir doctissimus; illo scilicet, quo Dallæi. ad Ecclesias duas Epistolas memorat, unam Clementis ad Corinthios, alteram Polycarpi ad Philippenses. Quare "hic rogat, cur, si ei notus erat noster Ignatius, illius loco tam

Traditio qualis, ex sententia Irenæi.

6,1

opportuno tamque necessario nullus meminerit?" spondeat non tam pro nobis quam pro seipso jam Irenæus. Nos enim multo tutiores sumus a Dallæi conjecturis, quam S. Irenæus ab ejusdem censura. Sic igitur ille lib. iii. cap. 3. Traditionem itaque Apostolorum in toto mundo manifestatam, Apostolica, in omni Ecclesia adest perspicere omnibus qui vera velint audire; et habemus annumerare eos qui ab Apostolis instituti sunt Episcopi in Ecclesiis, et successores eorum usque ad nos. qui nihil tale docuerunt, neque cognoverunt, quale ab his deliratur. Traditio igitur secundum Irenæum erat in omni Ecclesia, Romana, Alexandrina, Antiochena, Hierosolymitana, reliquisque, et si voluisset, poterat numerare omnes Episcopos ab Apostolis institutos, quos successores reliquerant suum ipsorum locum magisterii tradentes, et eorum etiam successores. Sed quoniam, inquit, in hoc tali volumine longum est omnium Ecclesiarum enumerare successiones; maximæ, et antiquæ, et omnibus cognitæ, a gloriosissimis duobus Apostolis Petro et Paulo Romæ fundatæ et constitutæ Ecclesiæ eam quam habet ab Apostolis traditionem et annunciatam hominibus fidem, per successiones Episcoporum pervenientem usque ad nos, indicantes, confundimus omnes eos. Tunc inter alios Romæ Episcopos Clementem enumerat, qui et vidit ipsos Apostolos et contulit cum eis, cum adhuc insonantem prædicationem Apostolorum et traditionem ante oculos haberet: traditque Romæ Ecclesiam, sub hoc Clemente, scripsisse Epistolam ad Corinthios, ad pacem eos congregantem, et reparantem fidem eorum, et annunciantem quam ab Apostolis receperat traditio-Meminit igitur Clementis et Epistolæ sub ejus Pontificatu scriptæ; quare non et Ignatii? respondeo, quia Ignatius Romæ Episcopus nunquam fuit, sub eo Ecclesia Romana Epistolas scribere non potuit. Statuit autem Irenæus de traditione ad Romanam Ecclesiam pertinente tantum loqui. "Inerter ac flagitiose," dicet Dallæus: fortasse. fecit Irenæus, et cur sic argumentum adversus Hæreticos institueret, rationem reddidit, quod propter potentiorem illius Ecclesiæ principalitatem, ejus solius traditio omnes hæreticos confunderet. Quæ quidem ratio Irenæum, etsi Ignatii eo loci non meminerit, apud me flagitiosissimi silentii crimine absolvit; viderint Dallæani si adhuc reum teneant. præter Clementem etiam Polycarpi meminit Epistolæque ejus ad Philippenses: quare igitur non et Ignatii Polycarpo senioris, cujus Epistolæ illi ad Philippenses erant adjunctæ? "Memorandi certe ratio utriusque par erat, Ignatii vero etiam potior." Priusquam respondeo de Irenæo, quæro pariter de Tertulliano. Concedes, opinor, eum bene novisse, Ignatium fuisse Ecclesiæ Antiochenæ Episcopum, et ab Apostolis ordinatum, etiamsi Epistolas ejus ignorasse putes. Quæro igitur cum Ecclesias Apostolicas memorat, de Præscriptione Hæreticorum cap. 32, cur Ignatii aut Ecclesiæ Antiochenæ non meminit? "Hoc modo," inquit, "Ecclesiæ Apostolicæ census suos deferunt; sicut Smyrnæorum Ecclesia Polycarpum ab Joanne conlocatum refert, sicut Romanorum Clementem a Petro ordinatum itidem." Nullam aliam Ecclesiam Apostolicam nominavit. Quid? nonne novit Ignatium Polycarpo fuisse seniorem? nonne existimavit S. Petrum fuisse Antiochiæ prius quam Romæ? Quare igitur Antiochenam Ecclesiam et Episcopum ejus Ignatium non commemoravit? Nempe "inerter" et "flagitiose" fecit: certe Irenæum imitatus et secutus est. Quocirca si jam quæras quare Irenæus Polycarpi meminit, non autem Ignatii; causa in promptu est, quia traditionem solius Ecclesiæ Romanæ proposuerat, ad quam confirmandam adversus Hæreticos auctoritas Polycarpi plurimum faciebat, Ignatii nihil. Hanc rationem ipse indicat. Is enim, inquit, est, qui sub Aniceto cum advenisset in Urbem, multos ex his quos prædiximus hæreticos convertit in Ecclesiam Dei, unam et solam hanc veritatem annuncians ab Apostolis percepisse se, quam et Ecclesia tradidit. Ad confirmandam Romanæ Ecclesiæ traditionem adducit Polycarpum quem ipse viderat, quod venerandus ille senex Romæ adesset, quod eadem cum Romanis prædicasset, quod multos ex Hæreticis, contra quos hi libri exarati sunt, ad Catholicam fidem Romæ converterit, et Romanæ Ecclesiæ reconciliaverit, quod quid S. Joannes de Cerintho senserit, quid ipse de Marcione, testatus sit. rum vero nihil de Ignatio dici potuit. Epistolæ quidem ejus obiter meminit, sed ne  $\mu\hat{v}$  ex illa adducit : ne id quidem dicit. eam continere eandem traditionem quæ in Romana Ecclesia Polycarpum itaque ideo tantum citavit, quod Romæ eadem cum Romana Ecclesia docuerit, et Hæreticis ibidem restiterit. Nec erat "utriusque nominandi par ratio."

Epistola Irensei ad Florinum.

Valentinianus ille postea effectus est.

Quod addit Vir doctissimus, Irenæum in Epistola ad Florinum Polycarpi mentionem fecisse, non autem Ignatii, cujus Epistolæ multa contra Florini blasphemiam continent, id omnino vim nullam habet. Blasphemia quam tunc temporis tuebatur Florinus ipsi peculiaris fuit, utpote quam Hæretici qui extra Ecclesiam erant, nunquam profiteri ausi sint. Postea quidem, teste Eusebio, descivit ad Valentinianos. Epistola autem Irenæi tantummodo pro argumento habuit, quod, Deus non sit auctor malorum, nam licet alter titulus Περὶ μοναρχίας ostendere videatur Florinum duo principia invexisse, et Marcionis ac Cerdonis dogmatibus adhæsisse, ut observat doctissimus Valesius; tamen cum Irenæus ipse dogmata Florini asserat ab Hæreticis nunquam fuisse tradita, et Eusebius addat, ταύτης γάρ τοι τῆς γνώμης, οὖτος ἐδόκει προασπίζειν, videtur Irenæus de illa re tantum disputasse adversus Florinum: An scilicet Deus auctor esset malorum. At quam multa quæso, ad blasphemiam in ea re retundendam opportuna Epistolæ Ignatii continent? aut si continerent, unde liceret colligere sententias ex iis ad refellendum Florinum excerpere voluisse Irenæum? Certe ab exemplo Polycarpi hoc nullo modo seguitur. Innuit quidem eum plures Epistolas scripsisse; ne unam ex carum ulla sententiam adducit. Ipsum nominat, sed eo loco quo πεφεισμένως, parce ac leviter, cum Florino agit, quo ostendit Seniores qui cum Apostolis versati sunt nihil tale eum docuisse. Eorum aliquibus familiarem fuisse Florinum noverat; unum ex iis nominat, nempe Polycarpum; eumque præcipue seligit ob multas quas significat rationes. Primo, respectu Florini, qui Polycarpum audierat, sed et cum eo simul Irenæus, Είδον γάρ σε, inquit, παις ῶν ἔτι ἐν τῆ κάτω ᾿Ασία παρὰ τῷ Πολυκάρπω λαμπρώς πράττοντα εν τη βασιλική αὐλή, καὶ πειρώμενον εὐδοκιμείν παρ' αὐτώ. Vidi enim te cum adhuc puer essem in inferiori Asia apud Polycarpum, splendide agentem in palatio, et magnopere laborantem ut te illi approbares. respectu sui ipsius, quem tanquam optimum ejusce rei testem depingit, quod quæ tunc audivit a Polycarpo firmius memoriæ adhærerent, quam quæ nuper acciderant. Ταῦτα καὶ τότε σπουδαίως ήκουον ύπομνηματιζόμενος ούκ εν χάρτη άλλ' εν τή έμη καρδία, καὶ ἀεὶ αὐτὰ ἀναμηρυκώμαι. Hæc eyo tunc studiosius audiebam, non in charta sed in corde meo audita

describens, eademque apud me repeto et revolvo. Tertio, ratione argumenti quod fortissimum putavit. Audivit enim tunc narrantem¹ Polycarpum, quæ illi fuerat cum S. Joanne et reliquis qui Dominum viderant, consuetudo, quænam ab illis de Christo relata perceperat, et quam illa omnia quæ ab iis annunciata erant qui Verbum vitæ conspexerant SS. Scripturis consentirent, diligenter observavit. Quod est ipsissimum argumentum quo toties Irenæus vel ad Hæreticos refellendos vel ad suas sententias confirmandas utitur. Nihil autem horum de Ignatio dicere potuit; cum eo nunquam versatus est Florinus; non vidit eum Irenæus; nunquam disserentem de Apostolis aut Discipulis Domini audivit, aut in Epistolis legit. Rationes igitur satis multas habuit Irenæus cur Polycarpum suo more potius quam Ignatium adversus Florini blasphemiam testem adduceret.

Quocirca cum notissimam S. Ignatii sententiam Irenæus Recapitucitaverit, quam in Epistola ejusdem ad Romanos totidem latio. verbis scriptam reperimus: cum Eusebius Irenæum eam ex eadem Epistola hausisse asserat, aliique post eum idem affirment: cum nulla omnino vis in illa distinctione inter dixit et scripsit appareat m; cum nulla Ignatii apophthegmata in antiquissimis Scriptoribus, aut Actis reperiantur, in posterioribus autem quæ exstant ex Epistolis certissime desumpta sint; cum denique nulla ratio hactenus excogitata sit, quæ reliquas Ignatii Epistolas ignorasse Irenæum nobis persuadeat, rationes autem multæ suppetant, quæ nobis fidem faciant, nullam Irenæo Ignatium citandi occasionem iis locis oblatam fuisse, quibus adversarii justam et necessariam crepant; concludo "frivolum et ineptum esse Irenæum aliunde quam ex" nostra Ignatii "Epistola ad Romanos sententiam sumpsisse hariolari," adeoque testimonium Irenæi ad confirmandam Ignatianorum auctoritatem a nostris recte et apposite afferri.

1 Vocem, "narrantem," supplevimus, cum tale aliquid excidisse videatur. Deinde, paulo infra, "annunciata erant."

m De hac distinctione non injuria queritur Gottfr. Lumper. in Hist. Theolog. Crit. 1. 261, "miseram esse hominisad meliora nati cavillationem." Quicquid sit, ab orbe Ignatii in perpetuum submovit Pearsonus, invito tamen et indignante Curetono. Vind. p. 34.

## CAP. VII.

Testimonia Origenis ab objectionibus vindicantur. tranea non sunt, quod errores Dallæi de ætate Impostoris sui, et hallucinatione Eusebii refellunt : ac præterea quod Argumentum Negativum funditus evertunt. 2°, Falsa non Opus in Canticum Canticorum est ipsius Origenis; non Latini Auctoris, sed Interpretis, et quidem Ruffini. Homiliæ in S. Lucam sunt ipsius Origenis; non Latini Auctoris, sed Interpretis, et quidem Hieronymi.

Frustraneum esse Origenis testimonium asserit Dallæus. Negat Pearsonus. Dallæo proprii errores ex hoc testimonio potissimum

TERTIUM a nobis ex Origene deductum est testimonium. Hoc primo Vir Doctissimus dicit esse frustraneum, secundo falsum. "Frustra," inquit, "Origenis Homilias annis circiter centum quadraginta post ultimum Martyris certamen scriptas recitant. Serum enim hoc et inane Ignatianorum præsidium." Respondeo primo, hoc Testimonium non esse frustraneum; quia duo immanes Dallæi errores vel hoc uno argumento, si alia deessent, manifestæ falsitatis revincerentur. Primus est, Impostorem has Epistolas non nisi ducentis post Ignatium annis in lucem emisisse. Quomodo enim hoc fieri potuit, si centum quadraginta annis post ultimum Martyris certamen easdem Epistolas vidit, legit, duasque ex iis sententias exrefutantur. scripsit Origenes? An annis sexaginta antequam editæ sunt, eas laudare potuit Adamantius? Hoc unum testimonium quicquid in hoc Opere proprium Dallæo est refellit et expungit. Salmasius et Albertinus diu ante Origenem natum Epistolas sub Ignatii nomine scriptas fatentur; Blondellus antequam Origenes scriberet. Solus Dallæus, nisi forte addendus ei sit Bochartus, diu post Origenis mortem omnes scriptas affirmat; et ex sexaginta sex argumentis plurima ad hanc cpocham formavit, quæ hoc solo testimonio firmato concidunt.

Secunda Dallæi falsissima assertio est, "Euschium esse Falsus est omnis de Ignatianis erroris fontem; qui hinc primo exortus, asserens latissime postea effusus, insequentium sæculorum pene omnes Eusebium Christiani nominis eruditos pervasit." Non frustra igitur roris de Origenem adducimus, qui tam immanem, ac tantis Viris igno- Ignatianis. miniosum errorem funditus evellit. An enim Eusebius primum lapsus est, qui Origenem est sequutus? An ille fœtum nuper natum et adulterinum excepit, quem Origenes tam diu ante fovit et exosculatus est? An cæteri Patres Eusebium άβασανίστως errantem sequuti sunt. qui eum primo non errasse certissime sciebant, utpote qui Origenem perpetuo lectitarent? Si scripsisset Origenes Homilias illas centum quadraginta annis post Ignatii mortem, hæc non frustrance. sed opportune satis ad Dallæanas rationes evertendas observata essent. .

Sed respondeo secundo, Origenis Homilias, non tam sero, non demum centum quadraginta annis post ultimum Martyris certamen, sed diu ante scriptas fuisse. Mentio Epistolæ Ignatianæ disertissima exstat Homiliis ejus in S. Lucam. Homilias illas scripsit Origenes juvenis adhuc, et ante ætatem Origenis Testis locupletissimus S. Hieronymus, Adamantii in S. Luvirilem. assiduus lector, et cum ista scriberet, admirator. Ita enim cam quando scriptee. ille in Præfatione ad Versionem suam, "Fateor itaque in his Origenem Tractatibus quasi puerum talis ludere: alia sunt virilia ejus, et senectutis seria." Neque igitur senex, neque cum virilis esset ætatis, Homilias in S. Lucam scripsit Origenes, sed adhuc adolescens. Cum autem decimum octavum annum ageret, Catecheticæ Scholæ præfectus est Alexandriæ. Hoc diserte tradit Eusebius, Έτος δε ήγεν οκτωκαιδέκατον, καθ' δ της κατηγήσεως προέστη διδασκαλείου, Hist. lib. vi. cap. 3. cui suffragatur S. Hieronymus. Erat hic annus Severi undecimus; decimo enim Severi Origenes decimum septimum ætatis annum egit, testibus Eusebio et Hieronymo. Septem fere annos in imperio postea mansit Severus.

 In Catalogo. Mirum argumentum excogitat Larroquius ex Eusebii narratione Hist. vi. 36, quo tamen sibi complacuisse videtur, Origenem nul-lam edidisse Homiliam ante ætatis suæ annum sexagesimum. Id non dicit Eusebius, sed tum demum Origenem permisisse Notariis, (ταχυγράφοις,) ut conciones, quas habebat ad populum, transcriberent. Ipse enim tum demum consecutus diuturnorum studiorum fructum, ex tempore di-cendi facultatem, aliis reliquit describendos Tractatus, quos pene quotidie in Ecclesia habebat. Cf. Pamphili Martyris Apol. pro Origene. Præf.

initio igitur Caracallæ Origenem adhuc puerum, seu adole-

scentem, scripsisse Homilias in S. Lucam par est credere. Jam vero a decimo Trajani, quo Epistolas scripsisse Ignatius perhibetur, ad initium Caracallæ, vix anni sunt centum et quinque. Intra igitur tot annos Ignatii Epistolis testimonium scripto præbuisse creditur Origenes. Quod ideo observandum fuit, non tantum ut ostenderem falsa esse quæ Dallæus de intervallo asserit, sed etiam ut ei argumentum, Launovum quo tantopere delectatur, negativum eriperem. Launovum doctissimum Sorbonæ Theologum de vi argumenti negantis fuse disputantem advocat. Sed Launoyus ipse ita sententiam suam protulit, "Cum nullus omnino scriptor æqualis vel suppar præstat testimonium, tunc ex generali silentio, quod ducentorum plus minus annorum æstimari potest, efficax depromitur argumentum." Hic autem "Scriptor" nobilissimus Origenes, Ignatio "suppar," eodem quo ille scripsit sæculo natus, luculentissimum Epistolis ejus "præstat testimonium;" et si nemo ante eum Ignatii meminisset, ne sic quidem "generale ducentorum annorum" circiter "silentium" præcessisset, ut inde "efficax depromeretur argumen-Quare si tacuissent S. Polycarpus, et S. Irenæus, testimonium Origenis secundum rationes Launoyanas satis vim et efficaciam negantis argumenti retunderet. igitur Origenes, si tanquam testis legitimus admittatur, sententiam Dallæi penitus convellit, et argumenta quamplurima ab ipso excogitata enervat; non itaque frustra a nobis advocatur.

Veteres Christianos Criticos advocat Pear-Bonus quærentes de scriptis Dionysii.

advocat

Dallæus.

Appello veteres etiam inter Christianos Criticos. Cum enim de scriptis Dionysii, Ignatio senioris, celebris controversia in Ecclesia esset, et de testimoniis ageretur; qui eorum auctorem Areopagitam verum non esse contendebant, non objiciebant secundi sæculi silentium: sed hoc tantummodo, quod Origenes et Eusebius ejus minime meminerint. Maximus, contra quem ita disputabant, Nal φασιν, ἀλλ' οὐκ έγραψεν αὐτοῦ τὰς συντάξεις Εὐσέβιος ὁ Παμφίλου, καὶ μὴν οὐδ' Ωριγένης. Imo vero, inquiunt, opera ejus non descripsit Eusebius Pamphili, neque etiam Origenes b. Si frustra eorum testimonia afferrentur, si sera hæc essent et inania Dionysianorum præsidia, cur Veteres inter Christianos Critici ea

b In Scholiis suis. Vid. Dionys. Opp. Corderii, tom. i. p. 613.

postularunt? Si huic quæstioni respondere pro Dionysio suo potuisset Maximus, quemadmodum respondemus pro Ignatio, ea proculdubio responsio, Origenem scilicet et Eusebium ejus diserte meminisse, pro frustanea nunquam habita fuisset. Pro iisdem Areopagiticis Hypatius Ephesinus Episcopus B. Cyrilli et B. Athanasii requirebat testimonia, addiditque, Si autem nullus ex antiquis recordatus est ea, unde nunc potestis ostendere, quia illius sint, nescio. Cyrillo synchronum Theodoretum; habemus Chrysostomum, Hieronymum, ipsum Athanasium; habemus ex antiquioribus Eusebium, et Origenem, qui ut ab illis non frustra postulabantur, ita a nobis non frustra afferuntur.

Sed pergit Vir doctissimus, et "ad utrumque locum" ex Altera Origene adductum "simul semelque respondet: levis esse ad Objectio. rem quæ agitur momenti, quod opusculorum, ex quibus allati Origenici sunt, dubia sit et incerta auctoritas." Ita quidem primo dubia aucpaulo lenius: mox, uti solet, confidentius, "Eos libros unde toritas. sunt allata testimonia, non modo Origenis non esse, sed ne Græci quidem, verum Latini potius scriptoris esse apparet." Primo igitur Opus Origenis in Canticum Canticorum, ex Opus Oricujus Prologo testimonium adduximus, negat Origenis esse, genis in Canticum, negat esse Græci cujuspiam scriptoris, Latini esse contendit. Dallæus, Et in hac quidem re habet auctores quos sequatur. Primo sequutus, loco Erasmum nominat, cujus censuram "gravem" ac "veram" negat esse appellat, cum sit levissima falsissimaque. Huic adjungit Amerbachium et Cocum; potuit et alios, qui Erasmum à Baσανίστως sequuti sunt.

His oppono Jacobum Merlinum in Origenis Operibus Criticos maxime versatum, cujus verba de his Homiliis sunt, "Si pen-suos oppo-nit Pearsiculate ipsam materiam quæ in iis traditur attenderis, ipsi sonus. Origeni attribues." Huic adjungo Genebrardum, qui Origenem postea edidit, et libris aliquot non ante editis locupletavit. Huic Editorem ultimum addo, qui summa cum diligentia, doctrina atque judicio in eruendis, edendis, adornandisque ejusdem Operibus Græcis versatur, Danielem Huetium; Laus Hue-"Castigandus," inquit ille, "Erasmus, qui et ipse sentit, et til. idem ut sentirent Magdeburgenses perfecit, hoc Opus esse hominis Latini pulchre docti et bene diserti." Imo ut sententiam Huetii de Erasmo suo intelligant Dallæani, hæc ejus verba sunt, "Effrænis profecto, iterum dico, et projecta

Erasmo judicium. Erasmi temeritas Veterum Patrum scripta inanibus suis conjecturis ita permiscentis, ut nisi contraivissent posteriorum Theologorum studia, vix certum aliquid de adolescentis Ecclesiæ doctrina statuere possemus." Maxime igitur idoneus auctor Erasmus Dallæo, qui de Usu SS. Patrum in eum modum disputat.

Tribus his Origenis editoribus, addo viros doctissimos et

Origenia fœtum agnoscunt

Albertinusque;

et alibi ipse Dallæus.

Ignatianorum hostes juratissimos, primo Blondellum, qui in Apologia, ut probet Origenem "binos tantum sacerdotum et diaconorum, magistri Clementis exemplo, gradus agnovisse," Sectione 2. § 13. testimonium ex secunda hujus Operis Homilia producit. Non igitur Latinum aliquem, sed ipsum Origenem Clementis Alexandrini discipulum hujus Operis Auctorem agnoscit Blondellus." Secundo Albertinum, qui tam Biondellus præclare contra Halloixium disputavit, de Eucharistia lib. ii. cap. 1. Ubi hoc ipsum Opus in Canticum Canticorum, et hunc ipsum locum, quem inter testimonia adduximus, Origeni tribuit, et verisimillime colligit larvatum Dionysium ex ipso Origene sua traduxisse. Origenem autem verum intelligit, illum nempe, qui "nunquam plagii a quoquam fuit insimulatus, cum esset adeo feracis ingenii, ut aliis potius auctor quam cujusquam imitator aut transcriptor foret." Albertinum sequitur Dallæus de libris suppositis Dionysio Areopagitæ lib. i. cap. 17. "Merito Albertinus noster," inquit adversus eundem Halloixium disputans, "judicavit Dionysium tuum, totum hunc locum a tuo Origene vel esse furatum, vel certe mutuo sumpsisse." Quomodo enim "merito" id judicaret Albertinus, si Scriptor ille nec Origenes esset, nec Græcorum aliquis, sed Latinus nescio quis? Cum Halloixius, ut Dionysium suum defenderet, corrupisset, locumque hunc ex ejus libro exterminandum judicasset: facessere eum cum morosissima et ineptissima Critica sua jubet Dallæus, et "quod in Origene (quem pace tua Dionysio tuo multo doctiorem fuisse virum puto) totus hactenus orbis æquo animo tulit, id in Dionysio legi noli," inquit, "ferre iniquius." Auctor igitur Expositionum in Canticum Canticorum, cum contra Dionysium scribit Dallæus, Origenes est, et locum, quem adduximus, in eodem Origene totus hactenus orbis æquo animo tulit: quare idem non est, quare contra totum orbem militat. Dallæus, cum adversus Ignatium arma sumit?

Auctores cum auctoribus contulimus; nunc rationes cum Rationes rationibus conferamus. "Græcum non fuisse vel hinc colligas licebit," inquit Erasmus, "quod in Prologo citat Græcos velut alienos. Cum apud Græcos, inquit, qui eruditi et sapientes videntur." Imperite prorsus et inepte. Citat enim Græcos, "Græcos velut alienos" non a lingua, aut gente sua, sed sive Ελληreligione. Hic enim "Græcos" non opponi Latinis sed Chris-gione a tianis certum est. Ita enim sequitur, Non ergo mirum esset, distinctos si et apud nos, ubi quanto plures simpliciores, tanto plures et appellant Patres. imperitiones videntur. Quæ verba certe non ad Latinos tantum, sed Christianorum omnium cœtus pertinent; et præterea Origenem nobis referunt, qui de simplicitate et imperitia ubique fere loquitur. Neque vero quisquam Græcos frequentius opponit Christianis quam Origenes; cujus unum locum memorandum esse duxi, ut pariter emendem. Dum evolvo Commentarios in S. Joannem, in nupera Editione pag. 211 °. lego, ώς Πέτρου διδάσκοντος μή καθελείν ας προσκυνείν, sensu Locus plane nullo. Sed recte Ferrarius verterat, perinde quasi Origenis emenda-Petrus docuerit non oportere nos Gentilium more adorare : ideo tur. \*Huetius Editor ad marginem monet legendum κατ' ἐθνικούς, pro καθελείν ας, sensum potius, quam verba respiciens, et Ferrarium magis quam Origenem præ oculis habens. enim litteræ pro καθελεῖν âs reponendum omnino docent καθ' έλληνας, et ita legi moneo in MS. nostro, Huetiano Codice longe præstantiore. Interim certissimum est "Græcos" non Latinis, sed Christianis oppositos eo loco quem indicat Erasmus; et multo probabilius ex eodem colligit Huetius Auctorem hujus Operis esse Origenem, quod hic non obscuris verbis laudetur Platonis Symposium, ubi περὶ "Ερωτος agit, quem ipsum librum laudat idem Origenes, et locum de Amore, adversus Celsum libro iv. Adeo infeliciter in hoc argumento versatus est Erasmus.

Melius aliquanto hanc objectionem urget Raynaudus Rationes Jesuita. "Latinum se Auctor ipse bis profitetur agens de Raynaudi. Logica in Philosophiæ divisione." Illic enim diserte Latini Græcis opponuntur. Generales disciplinæ, quibus ad rerum scientiam pervenitur, tres sunt quas [Græci] Ethicam, Phy-

c Tom. xiii. § 17. Pearsoni operam sibi collatam in adornanda sua Ori-

genis editione gratissime commemorat

Huetius in Comment. de Rebus, &c. Lib. v. p. 355.

sicam, et Theoricen appellaverunt; [nos has dicere possumus moralem, naturalem, et inspectivam.] Nonnulli sane [apud Græcos] etiam Logicen [quam nos rationalem possumus dicere] quarto in numero posuerunt. Nec tamen Auctor hic se Latinum profitetur. Nam illa quæ unculis inclusimus, Interpretis sunt, non Auctoris. Cum enim Græca, literis quidem Latinis, verbis autem Græcis primo reddidisset, ne forte a Latinis non intelligerentur, aut ne ipse non intellexisse videretur, eadem Latine rursus interpretari voluit; quod est veteribus interpretibus perquam familiare. Locum autem ipsum ab Origene scriptum fuisse vel illud arguit, quod eum Hieronymus ad Ecclesiasten sequatur, ut, tunc potissimum cum nondum Origenica adeo displicuerant, solebat. De tribus enim Salomonis libris agens, et eorum ordinem, et argumenta cum Origene observans, ait, "Haud procul ab hoc ordine doctrinarum et Philosophi sectatores suos erudiunt; ut primum. Ethicam doceant, deinde Physicam interpretentur, et quem in his profecisse perspexerint, ad Theologiam usque perducant d." Quem locum si in animo habuisset Henricus Valesius, nunquam illam observationem in Annotationibus ad Eusebium. protulisset. "Certe in libris Hieronymi nunquam Theologiam dici reperies, sed Græce Θεολογίαν. Neque si cogitasset Hieronymum in Epistola clv. Origenis hunc locum exprimere voluisse, lectionem Codicis Memmiani vulgatæ statim prætulisset, aut hanc "sine sensu Theoricen" exhibere dixisset. Verba Hieronymi sunt, "Philosophi solent disputationes suas in Physicam, Ethicam, Logicamque partiri; ita et eloquia divina aut de natura disputare, ut in Genesi et Ecclesiaste; aut de moribus, ut in Proverbiis, et in omnibus sparsim libris; aut de Logica, pro qua nostri Theoricen sibi vindicant, ut in Cantico Canticorum, et in Evangeliis e. Quæ cum ex Origene petita quivis intelligat, Theoricen eo loci pati quis non poterit, qui eam ita definiri ab Origene novit, Inspectiva dicitur, qua supergressi visibilia de divinis aliquid et cœlestibus contemplamur, eaque sola mente intuemur? Hæc igitur omnino Origenis sunt, et ex eo hausit Hieronymus.

Sed "idem," inquit Erasmus, "liquet ex interpretatione

d Comment. in Eccles. prope init. tom. iii. p. 384. ed. Vallars. Pro Theologiam edidit Vallarsius Logicam; in

notis præferre videtur Theoricen.

Epist. xxx. § 1. ib.

amoris, caritatis, dilectionis, et cupidinis." Minime vero. Revertitur Non enim harum quatuor vocum interpretationem tradit ad Eras-Auctor, sed ea tantum adhibet Interpres ad exprimenda duo vocabula, quæ Auctor inter se confert, ἔρωτα scilicet quem non et ἀγάπην, ἔρωτα autem aut amorem, aut cupidinem, ἀγάπην sum araut dilectionem aut charitatem transfert. Origenes quidem guit. Scripturæ loca pro more suo congesserat, ut ἀγάπην idem ostenderet Scriptoribus sacris significare, quod apud alios ἔρως. Ad hæc autem loca explicanda necesse habuit Interpres charitati dilectionem addere, quia sæpe verbum ἀγαπᾶν usurpavit Auctor, quale in Latinis charitati non respondet. Vox, dyd-Videtur autem woce chari-Hæc ex ipso loco satis luculenter apparent. mihi quod divina Scriptura volens cavere ne lapsus aliquis tatis ab anlegentibus sub amoris nomine nasceretur, pro infirmioribus Latinum quibusque, eum qui apud sapientes sæculi, cupido, seu amor sermonem dicitur, honestiori vocabulo charitatem vel dilectionem nominasse. Verbi gratia ut cum dixit de Isaac, Et accepit Rebeccam, et facta est ei uxor, et dilexit eam, ἀγαπᾶν, diligere, recte vertitur, et ἀγάπη antiquitus non minus dilectio, quam caritas, reddebatur. Glossaria Vetera, Dilectio, ἀγάπη. 'Αγάπη, dilectio. Tertullianus de Agapis veterum Christianorum. "Cœna nostra de nomine rationem sui ostendit : id vocatur quod dilectio apud Græcos." Ut autem charitati dilectionem, ita et amori cupidinem adjunxit. Glossarium Vetus, Έρως, amor, cupido. Quod ante eum fecerat Hieronymus Homilia prima, Spirituali cupidine vel amore accendatur. Hæc autem ut Auctorem Latinum minime produnt, ita Origenem ipsum potius Auctorem fuisse ostendunt, qui in scriptis illis quæ habemus, ἔρωτα in rebus divinis tam frequenter usurpat: et quem in hac ipsa re, uti solet, imitatur S. Gregorius Nys-· senus, in Cantica Homilia prima. Ἐπειδάν τοίνην σοφία έστιν ή λαλούσα, αγάπησον όσον δύνασαι έξ όλης καρδίας τε καὶ δυνάμεως, ἐπιθύμησον ὅσον χωρεῖς προστίθημι δὲ θαβρών τοις ρήμασι τούτοις και τὸ, ἐράσθητι. Cum ergo sit que loquitur sapientia, dilige quantum potes ex toto corde et totis viribus; concupisce quantum potes capere: addo autem audacter his quoque verbis, Ama. Plane ut in Versione Hieronymiana Homiliæ primæ Origenis, et ut aliquid audentius dicam, spirituali cupidine et amore accendatur.

Quod autem in nonnullis libris hoc Opus in Canticum Unde fac-

opus Hieronymo alii, alii Ambrosio tribuerint.

tum, ut id Hieronymo tribuatur, et a Lombardo et Thoma, harum rerum imperitissimis, sub nomine Ambrosii citetur, non inde efficitur vel hunc vel illum hujus Operis Auctorem fuisse, cum neutri illud competere posse omnes sciant. Sed inde justior suspicio est, esse illud potius ipsius Origenis, quia Ambrosius et Hieronymus Origenis multa in Latinum sermonem converterunt.

Rationes, quæ Opus **Origenis** ease convincunt. validissimæ.

Styli Origenici characteres.

Nihil igitur valent rationes contra Origenem allatæ; at illæ quas pro eo afferemus sunt validissimæ. enim de Opere aliquo Origeni ascribendo dici possunt, huic imprimis competunt. Neque mirum, cum, ut olim observavit Hieronymus, "Origenes cum in cæteris libris omnes vicerit, in Cantico Canticorum ipse se vicit." Nam primo, character Origenianorum vetus est, pluribus MSS. in Collegio S. Petri apud Cantabrigienses præfixus, "Cognoscitur Origenis sermo per auctoritatum abundantiam." Nullibi autem manifestior hic character quam in hoc Opere: in quo Auctor semper excurrit, et loca S. Scripturæ undecunque adducit, et ad propositum suum trahit. Secundo, Tropologica ubique sectatur Origenes, notantibus omnibus Christianis, ipso etiam Porphyrio. Tres autem perpetuo sensus in toto hoc opere persequitur, historicum, tropologicum, anagogicum; neque aliter exponit reliqua Scripturæ loca quæ adducit obiter: ut hic plane se superet Origenes. Tertio nemo unquam toties Opera sua prius scripta laudavit, ac Origenes. Quoties enim Scripturæ locum obiter citat, ad Expositiones suas Lectorem ablegare solet. Idem in hoc Opere frequenter præstitit; citat enim Homilias suas in Exodum, et Judices semel, in Numeros quater; Explicationes in Leviticum, et Commentarios in Novum Testamentum. Quarto, Origeni moris est propria nomina Hebraica interpretari, et ex eorum interpretationibus sensus tropologicos expiscari. Nullibi frequentius quam in his Tomis hoc facit. In Prologo inquit, Israel ob divinorum contemplationem nominatus est. Zareth, aliena descensio. Deborah, apis, (ut Homil. v. in Judices). Barach, coruscatio, (ut eadem Hom.). Solomon, pacificus. Homilia prima, Eden, deli-Secunda, Cedar, nigredo, vel obscuritas. Hierusalem, visio pacis. (Ut Homilia xxi. in Josuam, De Jerusalem frequenter diximus, quod visio pacis interpretatur). Abdimelech, servus regum. Mambre, visio. Cherubim, plenitudo scientiæ Dei (ut in Ezechielem Homilia ii.) Engaddi, oculus tentationis

meæ (ut in Homilia ii. in Cantic. ab Hieronymo versa). Tertia, Bethel, domus Dei. Quisquis autem mira · illa theoremata. quæ ex iis interpretationibus deducit Auctor, perpenderit, nemini certe præterquam Origeni hosce Commentarios tri-Quinto, peculiares quædam opiniones Origeni attributæ sunt, præsertim de Anima, et Angelis; a quibus præcipue Latini abhorrebant. Hæ autem ubique in hoc Opusculo proponuntur. Denique Origenes in Tomis suis, ubi ad mysticum sensum explicandum se applicat, sæpe precibus ad Deum se convertit, ut gratia Dei illustratus illa magna, ut appellat, mysteria perspiciat. Quod hic sæpius fit. Si igitur libri materiam, modumque tractandi spectemus, omnia Origenem solum sapiunt.

Præterea sunt et alia quæ hosce Commentarios non alterius Homiliæ Homiliæ duæ Ada- Origenis in Cantiesse quam Origenis omnino convincunt. mantii in Canticum Canticorum sunt ab Hieronymo fideliter cum huic versæ, et Papæ Damaso dedicatæ, atque a Ruffino agnitæ. spondent. Earum autem sententiæ consimiles et germanæ harum sunt quæ in hoc Opere continentur, ut in eadem incude formatum esse utrumque appareat; uti observavit doctissimus Huetius qui non pauca loca congessit, et multo plura congerere potu-Sed omnem scrupulum tollit luculentum Origenis Fragmentum, quod Græce etiamnum ad finem Philocaliæ exstat, εκ τοῦ β΄ τόμου τῶν εἰς τὸ ἀσμα τῶν ἀσμάτων, ex se- Græcum cundo Tomo Commentariorum in Canticum Canticorum decerp- fragmentum. Huic enim Græco Fragmento plane respondent Latina tum in quæ habemus in hujus Operis Homilia secunda. prior Fragmenti pars liberius illic exponatur, posterior tamen pressius redditur: et in ipsa priori parte illa Fragmenti verba, ούτω δὲ καὶ μήποτε σκληρύνει Κύριος τὴν καρδίαν Φαραώ, ab illo vetere melius exponuntur, quam a Tarino nupero inter-Tarinus ita vertit, Ita nunquam Dominus cor indurat Pharaonis, quod a mente Adamantii alienum est. Vetus Interpres, secundum hæc ergo fortasse et indurasse dicitur Deus cor Pharaonis. Recte: μήποτε enim, vox Origeni sæpissime usurpata, non significat nunquam, sed fortasse: sub ea enim loquendi formula expositiones suas dubitanter proponere ubique fere solet Adamantius.

Certissimum igitur est, illud Opus in Canticum, ex quo Conclusio. sententiam transcripsimus, et testimonium pro Ignatio nostro

Interpres Origenis Ruffinus, teste Cassiodoro.

adhibuimus, esse ipsius Origenis, non Latini alicujus Auctoris. Quod ut adhuc manifestius appareat, dabo etiam Interpretem; quem Ruffinum esse assero, non tantum conjecturis, quas Huetius amplexus est, permotus, sed etiam idoneo testimonio suffultus, quod præbet Cassiodorus, qui centum post Ruffini mortem annis vixit. Is enim lib. de Divin. Lect. cap. quinto hæc habet, "In Cantico Canticorum duabus Homiliis expositionem Origenis idem S. Hieronymus, Latinæ linguæ multiplicator egregius, sua nobis, ut consuevit, probabili translatione prospexit. Quas item Ruffinus, interpres eloquentissimus, adjectis quibusdam locis, usque ad illud præceptum quod sit, Capite nobis vulpes pusillas exterminantes vineas, tribus libris latius explicavit." Quamvis enim hæc obscure dicta sint a Cassiodoro, satis tamen hoc ipsum Opus indicat, quod in illo versiculo, Capite nobis vulpes pusillas exterminantes vineas, desinit. "Non est igitur quod quis suspicionibus indulgeat, Erasmi judicio fretus;" (ut in re consimili de Innocentii Epistolis dixit Blondellus,) multo minus Amerbachii, hic fluctuantis, nihilque aliud affirmate asserentis, nisi quod et ipsi asserimus. Ita enim ille Præfatione ad Tomum septimum Hieronymi, "Cæterum de Homiliis quatuor in Cantica Canticorum, an sint Origenis necne, nolo in præsentia disputare: certe multa sunt quæ ea Latini hominis esse, non Græci comprobent. Illud ausim affirmare, etiamsi Græci hominis sint, Hieronymum non vertisse." Quod et nos affirmamus.

Alterum Origenis testimonium ex Homiliis in S. Luc. elevare conatur Dallæus, negando. quod nemo antea negaverat, istas Homilias scripsisse Origenem.

Ad primum Origenis testimonium refellendum usus est auctoritate Erasmi Vir doctissimus, ad secundum elevandum suo quidem Marte, nec minus infeliciter, progreditur. Primo Homiliarum triginta novem in Lucam Auctorem vult esse Latinum: quod et per se mirum, et ante hunc diem, opinor, "Latinorum natalium indicia" quæ depreinauditum est. hendit hæc sunt. Primo, "observat," inquit "gratia plenam, Græce κεχαριτωμένην dici." Sed quis, quæso, observat, Auctor, an Interpres? Neutrum dicit, satis caute: sed "Homilia observat," quod mire dictum; atque inde concludit, "Auctorem non Græcum, sed Latinum fuisse." Ego aperte dico S. Hieronymum Homiliæ Interpretem hoc obiter observasse, et necessitate quadam ad talem observationem inserendam

Leca allata fuisse coactum. Transcripserat hunc ipsum locum ex Origene ex Homiante eum S. Ambrosius, sola versione contentus. Sed cum observasset Origenes, vocem in salutatione prorsus inusitatam liis expenesse, eamque Hieronymus reddidisset, gratia plenam, duobus sonus. scilicet vocabulis, quorum neutrum rarum est, necesse habuit addere, quod Græce dicitur κεγαριτωμένη. Secundo ista objicit ex Homilia quinta, Ego autem sum άλογος, "quod licet Latinus aliter expresserit, tamen proprie transferri potest Absque sermone vel ratione." Sed et hic tum Auctorem Origenem, tum Interpretem Hieronymum habemus. Mutum probat Auctor populum Israeliticum, quod Sermonem, id est Christum rejecissent; idque pluribus Scripturæ locis explicat: quod plane Origenicum est. Citat illa de Mose, Exod. v. 12. Ένω δε άλογός είμι. Interpres, quia nihil tale in Latinis Codicibus scriptum inveniret, sed potius forte, id quod nunc legimus, cum incircumcisus labiis sim, ut et Hebræa sonant, et Theodotionis Versio, vel tardi sermonis, ut antiquitus legebatur, necesse putavit ad Origenem recte capiendum admonere, quod licet Latinus aliter expresserit illam vocem äλογος, tamen proprie transjerri potest Absque sermone, sive ratione. Et hoc plane Hieronymianum est, ut omnes norunt. Ipse certe Hieronymus, ad caput xliv. Ezech. "Et in Exodo locutus est Moyses in conspectu Domini dicens, Ecce filii Israel non audierunt me; quomodo audiet me Pharaoh? ego autem sum tardi sermonis: Pro quo LXX. dixere, έγω δὲ ἄλογός εἰμι, quod melius habetur in Hebræo, ego incircumcisus sum labiis." Tertio, "ejusdem," inquit, "est commatis, quod cadaver a casu nomen accepisse observat. Homil. xvi." Imo hæc nullam cum præcedentibus similitudinem habent, sed sunt pura translatio, sive nuda Græcorum verborum redditio. Explicat eo loco versiculum 34. cap. ii. Evang. secundum S. Lucam, Ἰδον οὐτος κείται είς πτώσιν, Ecce hic positus est in ruinam, Origenes more suo; et tandem huic applicat locum S. Matthæi, Et de hac ruina dicitur, οπου γὰρ ἐὰν ἢ τὸ πτῶμα ἐκεῖ συναχθήσονται οἱ ἀετοὶ, ubicunque fuerit cadaver, ibi congregabuntur aquilæ; Quod ne coactum nimis videretur, addidit, πτώμα γὰρ ἀπὸ πτώσεως λέγεται, cadaver quippe a casu nomen accepit. Quale aliquid apud Hippolytum legas libello de Antichristo f. Quarto

<sup>&#</sup>x27; Hippolyt. de Christo et Antichristo, cap. lxiv. "Οπου αν ή το πτώμα, έκει συναχθήσονται και οι αετοί πτώμα δὲ γεγένηται έν παραδείσω έκει γάρ 'Αδάμ

πέπτωκεν.—Cf. Epist. Epiphanii ad Joann. Hieros. apud Hieronym. Epist. li. 4.

"ejusdem commatis" esse vult illud ex Hom. xxii. quod Græcus sermo hoc, quod est converti in lapides, significantius sonat ἀπολιθοῦσθαι. Sed totus ille tractatus de suscitandis filiis Abrahæ ex lapidibus plane Origenicus est; et hæc verba, quæ parenthesi includi debent, manifeste ab Interprete Hieronymo sunt inserta. Quinto, notat judicem apud Græcos cum articulo positum, qui singularitatis significator est, et mox discrimen nominis vel cum articulo vel absque articulo positi dicit apud Græcos magis intelligi. Homil. xxxv. Sed facilis responsio; Auctor Homiliæ notat judicem cum articulo positum; Interpres addit, "apud Græcos," quia apud Latinos non ponitur articulus. Exponit hic Origenes versiculum 58. cap. xii. Evangelii secundum Lucam. Observat ἐπ' ἄργοντα dici sine articulo, πρὸς τὸν κριτὴν cum articulo: inde colligit principem esse unum angelorum, qui multi sunt; judicem esse illum unicum, Jesum Christum. Hoc plane Origenicum est. Nemo enim toties vim articuli urget ac Adamantius. Hieronymus cum videret, hominem Latinæ tantum linguæ peritum hæc capere non potuisse, notavit hoc apud Græcos magis intelligi. Postremo, inquit, "in eadem Homilia monet" quadrantem, sive minutum Græce tenue dici posse. Recte. Habemus autem et hic Auctorem Origenem, Interpretem Hieronymum. Origenes dum explicat ea verba, έως οὐ καὶ τὸ ἔσγατον λεπτὸν ἀποδώς, ludit, ut solet, in voce λεπτον, et ostendit peccatum esse vel pingue et crassum, vel tenue et subtile. Vidit Hieronymus hæc a Latinis intelligi non potuisse vel per quadrantem, vel minutum, monuit id quod minutum dicitur, Græce tenue dici posse, unde quæ sequuntur tandem intelligi possunt. "Hæc," inquit, "Auctorem Græce scripsisse negant, qua

Interpretem cum Auctore passim confundit Dallaeus.

lingua notum est Origenem omnia sua composuisse." Imo vero." Auctorem Græce scripsisse" non "negant," sed tantummodo Interpretem ex Græcis in Latina transtulisse, et. ubi opus esset, Versionis suæ rationem reddidisse, quo nihil Bellarmini apud antiquos Interpretes familiarius fuit, ostendunt. larminus Tractatum quintum, adeoque reliquos in Matthæum putavit esse Latini Auctoris; sed "non firma" mihi videtur ejus ratio, inquit Labbeus. Et erat certe infirmissima, ut nunc apparet ex Commentario ab Huetio Græce edito. digna sunt Huetii verba quæ a talibus Hypercriticis obser-

judicium de Origenis Tract. v. in Matth. ventur, "Quamvis hoc Bellarmini judicium palam refellat Fallitur Codicis Græci lectio, ea tamen si careremus, non plus valeret Bellarminus. illud adversus hunc Adamantii librum, quam adversus reliquos, quos Veterum Interpretum studio Latine redditos legimus: in iis siquidem frequenter ejusmodi occurrunt additamenta Interpretum suæ linguæ hominibus gratificantium." Neque hæc de Origenianis tantum vera sunt. Apud Latinum Similia Irenæum legimus, Ennææ, id est, cogitationi. Et, Hermes, videnda sunt in sicut Græco sermone exprimitur,

Interprete Irenæi.

Αίμυλίους τε λόγους καὶ ἐπίκλοπον ήθος ἐπ' αὐτοὺς Κάτθετο

Ut hoc ipso Latino sermone dicamus, Fraudulentiæ, sive seductionis verba, et subinvolantes mores indidit eorum sensibus ad seducendum stultos hominum, ut credant figmentis. Mater enim, hoc est Leto, occulte commovit eos; unde et Leto nuncupata est secundum Græci sermonis significantiam. Homerus Poeta dixit,

> Οί δὲ θεοί παρ' Ζηνί καθήμενοι ήγορόωντο Χρυσέφ έν δαπέδφ.

Quod Latine interpretabinur Dii autem apud Jovem considentes tractabant in aureo loco. Atque iterum. Similiter et Sabaoth per  $\Omega$  quidem Græcam in syllaba novissima scribitur: per O autem Græcam ut puta Sabaoth primum cælum manifestat. Eodem modo et Jaoth . . . sicut secundum Latinitatem Dominus virtutum et pater omnium g." Hæc sane Latini hominis, non Auctoris, sed Interpretis. Irenæus enim Latine non scripsit; ejus tamen hæc omnia sunt præter ea quæ Interpres addidit.

Sed sive Græcus, sive Latinus fuerit hic Homiliarum Auc-Objectio tor, Origenes, Dallæo judice, esse non potuit. Nam "ab ipso ex materia Homili-Origenis genio, more ac sensu quædam sunt in eodem opere arum. aliena." Quæ hactenus vidimus sunt plane Origeniana; quænam igitur sunt quæ Adamantio competere non possunt? Primo, "Homilia xxv. Spiritus S. dicitur tertia persona a Patre et Filio. Qui sic distinctus personæ in divinis usus ab Origene alienus est." At hoc ipso loco Auctor ita loquitur, ut alium quam Origenem eum fuisse non credas. Dicit aliquos per inordinatam charitatem dicere, Paulum sedere a dextris, Marcionem a sinistris Salvatoris, et per Advocatum

Iren. lib. i. cap. i. p. 1; lib. ii. 37; ib. 40; et 66.

Spiritum veritatis intelligere Apostolum Paulum: Quod quidem, inquit, in Ecclesia patimur. Plerique enim, dum plus nos diligunt quam meremur, hæc jactant et loquuntur, sermones nostros doctrinamque laudantes, quæ conscientia nostra non recipit. Alii vero tractatus nostros calumniantes ea sentire nos criminantur, que nunquam sensisse nos novimus. Quæ de seipso Origenem scripsisse quis non videt? Sed obiter appellat Spiritum S. tertiam personam a Patre et Filio: an autem Origenes ita loqui non potuit? Latini Patres ὑπόστασιν personam transtulerunt. Tres autem in Divinis ὑποστάσεις semper agnovit Origenes. Ipse secundo Tomo in Joannem, § 6. Ἡμεῖς μέντοι γε τρεῖς ὑποστάσεις πειθόμενοι τυγχάνειν τὸν Πατέρα, καὶ τὸν Υίὸν, καὶ τὸ "Αγιον Πνεῦμα, (ita lego in MSº nostro; et agnoscit Huetius illa verba καλ τὸν Υίὸν in Editione sua per Typographi incuriam esse prætermissa;) Ferrarius Interpres, Nos autem qui tres personas Patrem, et Filium, atque Spiritum S. esse credimus. Plurima sunt in Latinis Origenis de Trinitate personarum, sed suspecta ea Huetio facit fluxa Ruffini Interpretis fides. Et quidem ubi de unitate Trinitatis, aut æqualitate personarum agitur, merito diffidendum est Interpreti h: de Trinitate autem tantummodo loquenti, ratio nulla est cur diffidamus. In sexto Tomo in Joannem, § 17. etiamnum legimus προσκυνητήν Τριάδα, adorandam Trinitatem: idque ante observaverat S. Basilius lib. de Spiritu S. cap. 29. § 73. Nihil enim certius est quam Origenem tres personas in divinis agnovisse, et contra eos disputasse qui unam ὑπόστασιν asserebant; quod si eas substantia distinctas et inæquales docuit, eo ipso magis certum est. Ut autem distinctionem, ita etiam et ordinem tradidit, qui lib. v. adversus Celsum non veritus est dicere Christum δεύτερον Θεόν, secundum Deum: et quem tradit Hieronymus ad Avitum, in lib. i. περλ ἀρχῶν docuisse, Filium quoque minorem Patre eo quod secundus ab illo sit, et Spiritum S. inferiorem Filio in sanctis quibusque versari. Imo eadem Epistola Hieronymus, de Adamantio, "Tertium dignitate et honore post Patrem et Filium asserit Spiritum S." Satis igitur principiis Origenis consentaneum est Spiritum S. asserere tertiam personam a Patre et Filio. Secundo, objicit " personas longos sermones inter se serentes," contra morem

b Vid. Routh. Reliq. Sacr. iii. 502. ed. sec.

Origenes tres personas in divinis semper agnovit. Origenis, "qualis," inquit, "illa est Christi cum Tentatore collocutio: Respondeo tibi, o versipellis et nequam, qui me tentare non metuis, et cætera i." Cætera autem hæc tantummodo sunt, alius est panis sermo Dei qui vivificat hominem. Proh longos Sermones! proh prolixam collocutionem! prolixior "Angeli Custodis ad Principem Angelum oratio;" imo infelix Dallæus, qui adversarium, a principe hujus sæculi missum, quærentem occasionem insidiarum si quo modo nos subvertere queat, "Angelum custodem" facit. Totus iste locus Origenes tam pure est Origenicus, ut his me immorari pudeat. Tertio, ait Sadducum Origenes ipse solos libros Legis admisisse Sadducæos nisi Legis doceat, Homilia xxxix. loca ex Esaia et Psalmis citans addit, Canonem Quæ omnia corporaliter intelligentibus Sadducæis qui erant admissae. portio Judæorum, dicit Salvator, Nescitis Scripturas, neque virtutem Dei. Sed non dicit hic Origenes id quod contrarium est cuipiam quod alibi docuit; non enim affirmat Sadducæos Prophetas in Canonem Scripturarum recepisse. tantum dicit, Sadducæos male intellexisse Prophetas; potuerunt autem et intelligere, et etiam male, ea quæ pro Sacris Scripturis non habuere. Sadducæi quidem Samaritas sequuti sunt, "Ομοια Σαμαρείταις φρονοῦντες, et τὰ πάντα ἴσα Σαμαρείταις φυλάττουσιν, ut loquitur Epiphanius k. Et rejecisse quidem eos Pharisæorum δευτερώσεις ex Josepho patet. et בתובים et בתובים Prophetas et Hagiographos inter traditiones quis ferat numerari? Interpres quidem Origenis, quem affert Dallæus, dicit eos Sacras Scripturas extra libros Mosaicos non legere, sed Græca negant tantum  $\pi \rho o \sigma l \epsilon \sigma \theta a \iota \text{ vel}$ παραδέχεσθαι, scilicet in controversiis fidei determinandis admittere. Hoc enim fundamento usi sunt, Nullum articulum fidei admittendum esse, qui non ex libris Mosaicis probari posset. Reliquos autem Scripturæ libros ipsi legebant, et ita interpretabantur, ut fundamento suo contradicere non viderentur<sup>1</sup>. Multæ eorum interpretationes a Rabbinis afferuntur. Ut Abenezra ad caput Danielis xii. 31. דוכמי צדוקים Sapientes e Sadducæis cæcos vocat, quod 世コアンコ acciperent

fert Pearsonus de quæstione inter Viros Doctos aliquandiu vexata, quatenus Samaritse Scripta Prophetica admiserint.—Vid. Bull. Harmon. Apostol. Diss. ii. x. 14.

i Hom. xxix. Mox Hom. xxxv. k Scriptor antiquus in Append. S. Athanasii, Synops. Sacr. Script. Of αίρετικοί Σαμαρείται, καλούμενοι καί Σαδδουκαῖοι.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ita mediam sententiam suam pro-

de Mecca. Eosdem pariter deridet, quod locum Levitici male exponerent, איז מכפר עורא ex libro Ezræ. Idem reprehendit Japhethum Ben Eli Sadducæum, ut videtur, quod ultima Danielis verba ותעמר לנרלך לקץ הימין, et resurges in sorte tua in fine dierum, absurda interpretatione illudere conarctur, nempe si forte tunc in vivis fueris. Et Talmudistæ disputationes sæpe referunt, in quibus Sadducæi et Samaritæ respondent ad loca ex Prophetis et Hagiographis adducta, ut nuper annotavit vir rerum Talmudicarum callentissimus, Joannes Lightfoot in Canonicatu Eliensi collega noster, ad Evangelium S. Joannis cap. iv. vers. 15. ubi mulier Samaritana Messiam nominat. Præterea et juvenis, et ad populum hæc scripsit Origenes; non igitur tunc fortasse notaverat, aut certe non necesse habuit sententiam Sadducæorum peculiarem notare: observat enim Sadducæos tantum portionem Judeorum fuisse. Utcunque totus hic tractatus ipsum Origenem sapit; ac præcipue prima illa sententia, Qui erunt sicut angeli utique angeli erunt. Imo hæc ipsa quæstio, quam molestam vocat Homiliæ Auctor, (scilicet, Ubi scriptum est, quia Neque nubent neque nubentur?) non est alterius quam Eandem enim ipse proponit in Commentariis ad Matthæum m, eamque operose solvit, ostendens hanc sententiam in Scripturis non quidem αὐτολεξεί, sed ἐν τροπολογία tropologice contineri, atque hinc mire contendens tropologicam Scripturæ expositionem esse prorsus necessariam, quod ei, qui hanc non admittit, vel locum corruptum pronunciare, vel Christo, quasi verum non dixerit, haud credere, vel ad libros Apocryphos confugere, necesse sit. Ostendit hanc quæstionem ex verbis Christi apud Matthæum atque Marcum, non autem ex illis apud Lucam oriri. Et quidem in Homilia in Lucam, omittit verba Lucæ, eorumque loco substituit verba Matthæi,

Joannes Lightfoot.

finem imterpretis Hieronymi, atque Ruffini.

ut hanc quæstionem introducat. Firmiora nobis pro Origene argumenta et pro Interprete ta, quæ liti Hieronymo adversus Latinum Auctorem suppetunt. S. Hierponere de onymus in Catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter Opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias tricitas de la catalogo inter opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias de la catalogo inter opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias de la catalogo inter opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias de la catalogo inter opera a se edita, "in Lucam bent, ex Hamilias de la catalogo inter opera a se edita de la catalogo i pent, ex testimoniis Homilias triginta novem" recitat; Homilias autem ipse ipsius In nunquam scripsit. In Prologo ad Paulam et Eustochium ostendit se eas ex Origene transtulisse, his verbis. "Quamob-

rem petistis ut, contemptis istiusmodo nugis n, saltem triginta et novem Adamantii nostri in Lucam Homilias, sicut in Græco habentur, interpreter. Molestam rem et tormento similem, alieno, ut ait Tullius, stomacho, et non suo scribere: quam tamen idcirco nunc faciam, quia sublimiora non poscitis." Hunc autem ipsius Hieronymi Prologum fuisse certum est, quia totum in suam Invectivam transcripsit Ruffinus, et satis severe exagitavit. Imo, quod huic liti finem imponere debet, nec ulla ingenii vi evitari potest, idem Ruffinus, vivente adhuc Hieronymo ac responsa meditante, quid in hoc ipso Opere infide transtulerit ostendit aut innuit. Verba eius sunt. "Secutus sum quod te videram in Homiliis secundum Lucæ Evangelium fecisse, ut, ubi de Filio Dei in Græco non recte inveneras, præterieris, in illo loco ubi dicit, Magnificat anima mea Dominum, exsultavit spiritus meus in Deo salutari meo. Nosti quia de anima, sicubi illa, quæ solent dici, non præterieris; sed ea adhuc etiam ex te additis etiam assertionibus lucidius scripseris, ut in illo loco, Ecce ut facta est vox salutationis tuæ in auribus meis, exsultavit infans in utero meo, ubi dicis quod non erat hoc principium substantiæ ejus, de tuo addidisti. atque naturæ. Hæc et mille alia his similia in interpretationibus tuis, sive in his ipsis Homiliis, sive in Hieremia, vel in Esaia, maxime autem in Ezechiele subtraxistio." Queritur igitur Ruffinus in his ipsis Homiliis quædam quæ in Græcis erant Origenis, ab Hieronymo fuisse subtracta, quædam mutata, quædam quæ in Græcis non erant addita: loca ipsa notavit, ut cum Græca exstarent, facile perspicerentur: unum etiam recitavit ex ipsa Versione, qui etiamnum Homilia quarta exstat, ubi adhuc legimus, " Ecce enim," ait Elizabeth, "ut facta est salutatio tua in aures meas, exsultavit in gaudio infans in utero meo." Adhuc in matris utero erat, et jam Spiritum S. acceperat. Nom enim illud principium erat substantiæ ejus atque naturæ. Hæc verba ex Hieronymiana Origenis Versione recitat σύγχρονος Ruffinus, quæ ex Origene transtulit, quæ a seipso addidit Interpres, notat, scilicet illa verba, atque naturæ. Nos et quæ Origenis sunt, et quæ Interpretis etiamnum habemus. simum igitur est has Homilias esse Origenis, et ab Hieronymo

Alludit Hieronymus ad Commentarios quorundam, quos non nominat,
 Ruffini Apol. lib. ii. cap. 27.

versas; nec potest esse quicquam in rebus hujusmodi hoc argumento efficacius.

Ad majorem tamen confirmationem hæc ulterius addi possunt, Hieronymum "ultra septuaginta libellos Origenis, quos Homileticos appellavit transtulisse in Latinum" refert Ruffinus in Præfatione ad libros Περί 'Αρχών. Fatetur hoc Hieronymus ipse Apologia prima, c. 8. "Septuaginta libros ejus, ut meus necessarius criminatur, in Latinum verteram, et multa de Tomis. Nunquam de Opere meo fuit quæstio; nunquam Roma commota est." Notat Ruffinus in Invectiva Homilias in Lucam, in Isaiam, Jeremiam, atque Ezechielem. Hieronymus ipse testatur quatuordecim tantum in Jeremiam et totidem in Ezechielem se transtulisse. Verba ejus sunt in Prologo ad Ezechielem. "Itaque post quatuordecim Homilias in Jeremiam, quas jampridem confuso ordine interpretatus sum, et has quatuordecim in Ezechielem per intervalla dictavi," et in Catalogo, "In Jeremiam et in Ezechielem Homilias Origenis viginti octo, quas de Græco in Latinum verti." Homiliæ autem in Isaiam tantummodo novem sunt; quibus si addas duas in Canticum, adhuc tantum sunt triginta novem. "Ultra" igitur "libellos septuaginta" ab Hieronymo versos invenire nunquam poteris, nisi illis triginta novem Homilias in Lucam Ruffino memoratas annumeres, ut et ille numeravit. Quare Erasmum suum male hic deserit Dallæus, qui in Indice Operum Hieronymi has ipsas Homilias inter γνήσια, "id est ea quæ vere sunt Hieronymi," seu, "de quibus nulla dubitatio sit quin ab Hieronymo sint edita" numerat, his verbis. "Homiliæ in Lucam triginta novem ab Hieronymo translatæ. In Præfatione numerus est omissus. Sic autem refertur hic locus a Ruffino Invectivæ suæ libro Secundo, Saltem triginta novem Adamantii nostri in Lucam Homilias, sicut in Græco habentur, interpretor."

Blondelli cavillatio, in notulis ad Epist. Is. Vossii:

Cum hæc tum de Auctore, tum de Interprete adeo perspicua sint, Blondellus tamen non veritus est, harum in Lucam Homiliarum Interpretem Ruffinum dicere: et in levissimis notulis suis ad Epistolam clarissimi Vossii asserit "ejus esse probare Homiliam sextam," ex qua nostrum petitur testimonium "non Ruffini somnia sua Origeni affingentis, sed Origenis ipsius esse." At nos hoc ipsum cumulatissime probavimus, ut appareat hæc esse non Ruffini somnia, sed Blondelli.

Quid enim? An Ruffini Interpretatio esse potest, quam S. Hieronymus a semet ipso factam non semel testatur, et quam diu edidit antequam Ruffinus vel unum verbulum ex Origene in sermonem Latinum transtulerat? An Ruffini esse potest, quam Ruffinus ipse Hieronymo tribuit, et in Invectiva sua adeo exagitat? Fateor equidem Ruffinum ad finem pene vitæ suæ Interpretationes suas sub Hieronomi Sed hoc de Homiliis in Lucam dici non nomine edidisse. potest, quia et ipse Hieronymus eas agnoscit, et sub numero Septuaginta Homiliarum a se versarum ponit, et Prologus Hieronymi Invectivæ Ruffini insertus legitur, quam Ruffinus tum scripsit, cum nullam Origenis Homiliam attigisset, cum librum Περλ 'Αργών tantummodo transtulisset, ipso fatente Hieronymo. Ita enim ille in Apologia prima, "Ego per tot annos tam multa convertens nunquam scandalo fui: tu ad primum et solum opus, ignotus prius, temeritate factus es nobilis." Et rursus secunda, c. 14. "Vis Origenem in Latinum vertere? habes multas Homilias ejus et Tomos, in quibus moralis tractatur locus, et Scripturarum panduntur obscura: hæc interpretare, hæc rogantibus tribue. Quid primus labor tuus incipit ab infamia?" Antequam igitur quicquam scripsisset Ruffinus, editæ sunt Homiliæ Origenis in Lucam Interprete Hieronymo; eædem in Invectiva Ruffini sugillatæ sunt, antequam Ruffinus quicquam Origenis præter librum Περλ 'Aρχών in Latinum transtulisset.

Et tamen Dallæus ad hoc Blondelli somnium confugere ad quam tandem coactus est. Nam cum "liquere" dixisset, "harum confugere coactus est Homiliarum alium fuisse auctorem quam Origenem," id tamen Dallæus. viris eruditis persuaderi minime potuisse putaret, statim addidit, "ne nunc illud afferam, quod satis constat Origenis quæ Latine tantum exstant, a Ruffino et aliis interpretibus ita fuisse interpolata, ut ex iis vix certo possit intelligi quid vere sit Origenicum." Cum certum sit non Ruffinum sed Hieronymum harum Homiliarum esse Interpretem; si vero Hieronymum inter "alios interpretes" ponat, qui Origenem tam fœde interpolarunt, manifesta est calumnia. Habemus novendecim Homilias Origenis in Jeremiam Græce: habemus earum duodecim ex Interpretatione Hieronymi Latine; hæc autem interpretatio tam bene Græcis respondet, ut aliam addere Huetius necessarium non putarit, adeoque eas ediderit, Inter-

prete Hieronymo. Quænam autem ex iis ita interpolatæ sunt, "ut quid sit Origenicum intelligi non possit?" Idem omnino de Homiliis in Lucam sentiendum, in quibus nihil additum observavit Ruffinus præter ista, "atque naturæ." Sartum igitur tectum est illud ex Homilia sexta testimonium pro Ignatio.

Commentariorum in Canticum Canticorum fatemur Interpretem fuisse Ruffinum; neque tamen in illis concedimus "quid sit Origenicum intelligi non posse." Ipsius enim Dallæi regula est ultimo capite explicata, "illa in Origenicis a Ruffino interpretatis suspecta esse debere, quæ a notis vel Auctoris ipsius, vel ejus quo vixit sæculi placitis atque moribus abludunt; et si quæ iis congruere aliunde constet, ea vero fas esse pro Auctoris genuinis agnoscere." Et ex hac ipsa regula ea quæ Origenes affert pro amore, in Commentariis in Cantica pro ipsius genuinis agnoscimus, quia ab ipsius placitis non abludunt: et testimonium Ignatii pariter genuinum pronunciamus, quia ex Homilia in Lucam eum ejusdem Martyris testimonium adhibuisse novimus.

Aliter nunc, atque olim. sentit de Origenia Dallæus.

Et fuit quidem olim cum Dallæus ipse hæc Origenis testimonia pro Ignatio reciperet atque amplecteretur, cum suis Catonibus contentus esset, nec adhuc in illud somnium quod testimonio nuper evulgavit incidisset. Nam de Jejuniis et Quadragesima lib. iii. cap. 4. "Ex Ignatii Epistolis," inquit, "nonnulla citant veteres tertii quartique sæculi Scriptores, Origenes, Eusebius, Athanasius, Hieronymus, Theodoretus, Gelasius Romanus." Si Origenes tertii sæculi, et quidem nondum adulti Scriptor, nonnulla ex Ignatii Epistolis citavit, fatente Dallæo: quam iniquum, imo quam ridiculum est, Impostorem quærere qui ad finem tertii aut initium quarti eas primum finxerit aut publicaverit.

## CAP. VIII.

Eusebii auctoritas defenditur. Impostori Dallæano non obstetricatus est. Recte Polycarpi et Irenæi testimonia applicavit. Origenis testimonia non ignoravit. S. Athanasius Neque Ignatium eo modo quo ab Eusebio non est delusus. Salmasius et Blondellus citavit. Hammondus frustra et immerito sugillatur.

HACTENUS a nobis allata testimonia vel spuria, vel minus De Eusebii recte intellecta, et ad Epistolas confirmandas detorta queritur testimonio agens, alio Vir doctissimus: quod sequitur Eusebii, has responsiones se vertit non patitur. Sunt ab eo dicta adeo clara atque perspicua, adeo ab omnibus recepta: Epistolæ, quas nos habemus, tam certis indiciis apparent eædem omnino esse quas habuit Eusebius, ut ejus testimonium (quod ad priora duo Polycarpi atque Irenæi etiam extenditur) nec pro spurio, nec pro male applicato haberi possit. Quo igitur nunc se vertit Dallæus? ad id, quod unum restabat, confugit: scilicet Eusebium deceptum fuisse; bono viro ab Impostore illusum esse; errasse hominem cætera diligentissimum, quod humanum est, et in eundem errorem auctoritate sua, quam habuit in literis maximam, primo Athanasium, dein totum orbem induxisse.

Miror equidem ei in mentem non venisse, etiam in hoc negotio eo argumento uti, cui sæpe alibi inhæret: nempe librum Eusebii, unde testimonium desumitur, esse Apocryphum; Apocryphus autem cum sit, non est ab Eusebio conscriptus, sed, uti disputare solet, spurius, et ab aliquo Impostore confictus. Sic enim Gelasius, Episcopus Romanus, in Concilio scilicet, "Historia Eusebii Pamphili Apocrypha." Sed quam ridiculum hoc argumentum hic fuisset vidit ipse, et abstinuit. Videamus igitur an hoc quod urget de Eusebii hallucinatione, eo quod omisit de suppositione, aut felicius aut verisimilius sit.

"Quid in Historiographis inveniri Eusebio laudabilius potest?" aiebat olim Pelagius secundus Papa a. Ille Gelasio Cyziceno φιλαληθέστατος, veritatis amantissimus, et ἀξιοπιστότατος, fide dignissimus b, audit. Ille Magno Basilio dicitur ἀξιόπιστος διὰ πολυπειρίαν c, ideo maxime fide dignus, quia diuturna experientia in negotiis Ecclesiæ, vetustissimisque monumentis versatissimus fuit.

Eusebii propositum in libris Antiquorum exponendis.

Inter alia, quæ in Historia Ecclesiastica complexus est, propositum ei fuit, qui libri ab Antiquis scripti fuerant enarrare, ὅσοι, ut ipse loquitur, κατὰ γενεάν ἐκάστην διὰ συγγραμμάτων τὸν θείον ἐπρέσβευσαν λόγον, quotcunque quoque sæculo scriptis suis Theologiam excoluerant. Antequam hoc Opus aggrederetur, erat ad illud perficiendum maxime idoneus paratissimusque. Plurima jam ante volumina perscripserat, quibus ostendit variam lectionem, et in omni Græca literatura maximam peritiam, ut qui jam esset, teste Sozomeno, πολυμαθέστατος ίστωρ, tanta rerum omnium scientia instructus ad Historiam conscribendam animum appulit. Diu antehac cum Pamphilo familiarissime vixerat, qui præclaram Ecclesiasticorum Scriptorum Bibliothecam instruxerat: huic quotidie interfuit, hanc assidue versavit, hujus librorum omnium indiculum confecit. Usus est etiam Bibliotheca Hierosolymitana, quam illius urbis Episcopus Alexander exstrui curaverat; in qua præter reliqua etiam Epistolæ quas Viri Ecclesiastici in tractandis Ecclesiæ negotiis ad se invicem dederant conservabantur. Ita denique libris scriptis deditus erat, adeoque feliciter in iis versatus, ut Imperator Constantinus, Constantinopoli Cæsaream scriberet, eique potissimum in mandatis daret, ut quinquaginta S. Scripturæ Codices in membranis artificiosissime scribi curaret, et ad Urbem Regiam inde mitteret.

De Pamphilo.

Quibus subsidiis usus est Eusebius.

Jam vero an verisimile est veteranum librorum helluonem, inter membranas chartasque veteres vitam terentem, tot Antiquorum Volumina quotidie aut describentem aut deflorantem, tam facile Impostoris arti expositum fuisse, et adulterino fœtui obstetricatum esse? An tantum Virum putare possumus ἔρμαιον τῶν τὰ τοιαῦτα ἐπιψευδομένων τοῖς βιβλίοις, καὶ θησαυρὸν ἔτοιμον τοῖς καπήλοις αὐτῶν, lucrum

. ÷

<sup>•</sup> Epist. ad Eliam Aquileiens. Concil. tom. v. 633. e.

<sup>b Lib. ii. de Synod. Nicæna, c. 1.
c De Spir. Sauct. c. xxix. § 72.</sup> 

eorum qui falsos titulos libris imponere, et thesaurum illis præparatum, qui eosdem venundare solerent, ut de Indocto suo loquitur Lucianus? Nihilne in membranis, nihil in scriptione, quod novitatem Operis detegeret, reperire potuit Vir in rebus hujusmodi exercitatissimus sagacissimusque? Quidni aliquam antiquitatem Epistolarum ex ipso libro deprehenderit, vel eo modo quo imperitissimi solent, τŵ διαβεβρώσθαι καὶ διακεκόφθαι αὐτὰ τεκμαιρόμενος, καὶ συμβούλους τούς σέας ἐπὶ τὴν ἐξέτασιν παραλαμβάνων, indicium sumens quod comesæ et contritæ essent, et tineas ad eam rem explorandam in consilium adhibens. Ducentis post Ignatium annis Epistolas prodiisse, imo cum jam de Constantini vel Patris ejus Christianismo fama sparsa esset, scriptas primum fuisse vult Dallæus. Erat autem tunc temporis plures quam quadraginta annos natus Eusebius. Nonne credimus eum, cum forte in talem Epistolarum Codicem incideret, ad primum earum intuitum cohorruisse, quas nec in Pamphili Cæsareæ, nec Alexandri Hierosolymis Bibliotheca vidisset, et de quibus ne fando quidem ante hoc tempus fuisse eas in aliorum manibus audivisset? Optime certe ille jam quadragenarius novit, quam libri scripti ætatem ferrent; quot modis novitas proderetur, non ignoravit. Nullo igitur modo verisimile est Eusebio vigilanti tam facile simul ei tam fæde impositum fuisse. Quod si prima facie impostura ei non suboluisset, tamen cum tam diligenter Epistolas evolverit, cum singula Episcoporum nomina numeraverit, cum notaverit omnia itineris momenta, cum traditionem Apostolicæ doctrinæ observaverit, cum hæreses refutatas animadverterit, cum tot ex illis sententias exscripserit, cum in nullo unquam Auctore examinando parem diligentiam adhibuerit; an fieri posse putamus, ut, si tot sint in iis scripta quæ fidem temporum manifeste convellunt, quæ a sermone Apostolico et virorum Apostolicorum plane dissentiunt, quæ a modestia, doctrina, veracitate, prudentia Martyris longe abhorrent, quæ per se absurda, affectata, inepta, et putida sint, hæc omnia Eusebius statim concoqueret, pro vere Ignatianis arriperet, et æternitati consecraret? "Credat Judæus Apella d."

Sed Vir doctissimus observat "alia" apud Eusebium "sphalmata esse hoc nequaquam leviora," quorum tamen 4 Cf. Hor. Sat. I. v. 100.

meminisse nolit; ut hinc scilicet credamus bonum illum virum tam facile ac tam turpiter decipi ac labi potuisse. Verum prudens, opinor, hæc "sphalmata" silentio suppressit, quod ad rem omnino non facerent. Si Auctorem ullum Veterem nominare posset, quem Eusebius agnovit, et cujus auctoritatem testimoniis aliorum confirmatum ivit, qui postea Fictor detectus est, aut vel in dubium vocatus: aliquid quidem diceret, quod eum "a temeritatis et inverecundiæ crimine," ut ipse loquitur, "liberaret." Ego vero Eusebium tanta diligentia tantoque judicio in examinandis Christianorum primævæ antiquitatis scriptis, in quibus traditionem Apostolicam contineri arbitratus est, usum fuisse contendo, ut nemo unquam de ejus fide aut de scriptis, quæ ille pro indubitatis habuit, postea dubitaverit. Libri qui nunc in dubium vocantur, aut olim vocati sunt, testimonium ejus non habent. Ostende mihi lapsum Eusebii in aliquo alio Opere, ut de hoc credam.

diligentia:

Eusebii fides ac

quam frustra impugnat Dallæus.

"Diligentiam" autem et "attentionem" Eusebii requirunt Adversarii in testimonio Irenæi afferendo: ego vero eam laudandam puto, quod auream sententiam, in Ignatii Epistola exstantem, apud Irenæum invenerit, observaverit, notaverit, applicaverit. Sed "vana et inani specie delusus Epistolas Irenæum quoque vidisse, et quidem etiam, (quod sane crassius est et inexcusabilius) memorasse imaginatus est." Unde autem hoc apparet, cætera diligentissimum oculatissimumque ita fuisse delusum? Vidit Eusebius multa Irenæi scripta, quæ jam perierunt, quæ et ipse commemorat lib. v. cap. 26. et καὶ τὰ μὲν εἰς ἡμετέραν ἐλθόντα γνῶσιν τοῦ Εἰρηναίου τοσαθτα, atque hæc sunt quæ ex Irenæi scriptis ad nostram notitiam pervenerunt, inquit. Ex his vidisse eum Ignatii Epistolas certior fieri potuit; imo ex illa ipsa sententia, quam adduxit, vidisse novit, quia eam ex ejus Epistola transcripserat Irenæus. Nam quod apud eum dixisse tantum Martyrem, non autem scripsisse legamus, plane nihili est: nos enim ante ostendimus nunquam aliter Irenæum de sententiis scriptis locutum esse. At habuit "ex Actis Ignatiani Martyrii." Ita certe Parkerus, "Collegerat quis forte dicta Ignatii ante tempus Eusebii, eaque in formam Epistolarum Sed antiquissima Acta quæ tunc exstiterunt, nec eam neque similem aliquam sententiam Martyris exhibent,

Posteriora omnia diu post Irenæum, diu post Eusebium conscripta sunt: et eorum interpolatores sententias quas habent ex Epistolis transcripserunt, ut nos ante ostendimus. igitur sæpius iterata nihil proficiunt.

Secundo objicitur similis ejus in Polycarpo oscitantia, quod "non attenderit duo illa quæ ex ejus Epistola recitavit loca aperte inter se pugnare." Profecto si hæc vera essent, si Eusebius recitaret duo loca aperte inter se pugnantia, eamque repugnantiam, quæ tam aperta esset, minime animadverteret, quomodo excusari posset non video. Et tamen venia digniorem hanc in Polycarpo oscitantiam illa quæ in Irenæo fuit fatetur Dallæus. Quare, amabo? nempe quia novit ea quæ objecit esse falsissima: neque Eusebium, sed nos oscitare putavit cum ista scriberet. Quisquis illa loca quæ ex Epistola Polycarpi recitavit Eusebius perlegerit, nullum inter ea pugnam, nullam vel contradictionis umbram esse confitebitur. Sed "ad calcem loci posterioris," inquit, aliquid tale reperitur. Verum ea quæ sunt "ad calcem" non recitavit Eusebius: falso igitur asseritur loca quæ recitavit inter se pugnare: et si ulla pugna esset, pugnaret locus quem recitavit cum eo quem non recitavit, et cujus solus Photius meminit pluribus quam quingentis post Eusebium annis: neque tamen ulla inter Eusebiana et Photiana pugna est, ut nos fuse probavimus. Certe si hic oscitaverit Eusebius, oscitavit et tota Ecclesia Asiatica, quæ totam Epistolam, quam citavit Eusebius, per tot sæcula publice legebat.

Optime igitur novit Eusebius loca hæc Polycarpi et Irenæi Quare indubitatum Ignatianis Epistolis testimonium præbere: ne- Origenis testimoque alia adhibere voluit, licet sine omni dubio plura potuisset. nium non Post enim animo conceptam hanc opinionem, quorsum alios adduxerit posteriores nominaret? cur præter solitum morem in re minime controversa testes congereret atque condensaret? Infirmum igitur argumentum est quod hic adversus Origenis testimonia nectit Dallæus. "De Origene nullum verbum fecit." Quorsum enim de Origene verba faceret, cum antiquissimos illos Polycarpum et Irenæum nominasset? "Sed si quid ille ad hoc quod agit utile dixisset, hic non erat omissurus, quo nemo unquam studiosius Origenis libros legit." Legit quidem et perquam studiose; sex etiam libros Apologeticos edidit, magnam etiam partem libri sexti His-

toriæ Ecclesiasticæ in illius rebus enarrandis consumpsit; ejus libros sæpe ad historiam ipsius illustrandam advocat, et quid de libris S. Scripturæ senserit, quam de Apostolis traditionem acceperat enarrat: eum tamen nunquam testem adhibuit ad ullum Apostolicorum virorum scriptum confirmandum. Quare autem non in Ignatio eum omitteret, quem in omnibus aliis omisit? Leges quas ipse ad discernendos dijudicandosque veterum libros fixerat, hic plane penitusque observavit; ἀρχαίους scilicet κεχρημένους, Polycarpum et Irenæum nominavit. Sarta itaque tecta est Eusebii diligentia, salva prudentia atque judicium: nullus hic error, nulla oscitatio, nulla hallucinatio, quas Dallæus sine ullo fundamento tam liberaliter Historiæ Ecclesiasticæ Patri tribuit. denique modo testimoniis ex Origene productis præjudicat Eusebii silentiume. Aliunde enim satis certo novimus utrumque hoc Opus esse vere Origenicum. Commentarios in Canticum Canticorum scripsisse testatur S. Gregorius Nyssenus in Proæmio. Εί δὲ τοῦ 'Ωριγένους φιλοπόνως περί τὸ βιβλίον τοῦτο σπουδάσαντος καὶ ἡμεῖς γραφή παραδοῦναι τὸν πόνον ήμων προεθυμήθημεν, έγκαλείτω μηδείς. Quod si cum Origenes plurimum laboris et studii in hunc libellum contulerit, nos quoque quod a nobis est elaboratum literis mandare lubenter statuerimus, nemo nos accuset. Hoc Opus quod habemus eorum partem esse extra omnem controversiam ponunt, et Nysseni expositio consona, et res ipsa, et Fragmentum Græce in Philocalia conservatum, et Cassiodori de Ruffino Interprete testimonium. Pariter Homilias in S. Lucam scripsisse Origenem certum est, quod et eas ipse laudet Tomis in Matthæum et Joannem, et testetur Hieronymus ad Paulam et Eustochium. "Quamobrem petistis ut contemptis istiusmodi nugis saltem triginta et novem Adamantii nostri in Lucam Homilias, sicut in Græco habentur, interpreter." Ipse autem hoc se fecisse asserit; habemus Origenis Homilias ex interpretatione Hieronymi sicut in Græco habebantur.

Non credi- Levia hæc sunt præ iis quæ sequuntur. Hic enim error · bile est Eu- unius Eusebii totam Ecclesiam Christi occupavit, infecit.

<sup>•</sup> Basnagius, quum de Dallæano et Larroquiano argumento desperaret, videretque nullo modo negari posse Origenis testimonia Eusebii ob oculos versata fuisse, alia via usus, Eusebium

ait ab Origene deceptum. Adversarios hujusmodi satis est indicasse : refellere certe supervacuus labor : " Non ragioniam di lor, ma guarda e passa."

Primo Athanasius eum hausit, qui "egregium quendam sebii errolocum, et suæ causæ utilissimum in Epistolis nactus Ignatii rem totam Ecclesiam eum nomine laudavit;" sed ille "deceptus est; nihil" qui- occupasse. dem "peccavit," (hoc largitur Vir doctissimus,) sed "ab Eusebio ostentata auctoritate delusus est." Tum vero "hinc ab Athanasio, illinc ab Eusebio" factum est, ut "pauci deinceps fuerint qui ea falsa esse existimarent." Tota hæc con-Athanasius jecturarum, suspicionumque congeries nullo negotio difflatur. quomodo deceptus? Qua enim fiducia Athanasius ab Eusebio delusus fuisse dici- Certe, non tur, qui Polycarpum et Irenæum non minus quam Eusebius legerat? Cur Athanasio non minus quam Eusebio, imponere potuerunt Polycarpus et Irenæus, si illud revera testati non sint quod nostri eos testatos esse dicunt? An ille Eusebio diligentior aut in rebus hujusmodi perspicacior fuit? quomodo Eusebius Ignatiana ex tenebris in lucem Athanasio induxerat, qui eadem in Origene ante legerat? Asseritur ab Albertino atque etiam Dallæo Pseudo-Dionysium Ignatiana sua ab Origene hausisse; cur non ab eodem Epistolas has ab Ignatio scriptas fuisse didicerat Athanasius; cur non ab illo vetere scriptore, a quo sua Ignatiana sumpserat Basilius, Athanasio synchronus? Hæc omnia legisse Athanasium nemo dubitat: Eusebii autem Historiam Ecclesiasticam aut diligenter evolvisse, aut omnino, cum ista scriberet, vidisse, non Scriptam eam fuisse postremis Eusebii temporibus, circa annum cccxxx. vult Dallæus. Ante eum annum a Me- Probat letianis et Eusebianis apud Constantinum vexatus, et ab Pearsonus, Alexandria Constantinopolin evocatus est. Post eum annum gesta restatim de calice fracto, et Arsenio occiso accusatur: proximo, eum ab Eu-Dalmatio, qui ei Antiochiæ judex datus est, causam suam sebii Historia deciprobare coactus, in exquirendo Arsenio occupatus est. vero Concilium Cæsareæ indictum, quo pervenire ideo recu-tio non posavit, quia idem Eusebius, qui non diu ante Historiam ediderat, ejus loci Episcopus esset; mox Tyri in Concilio adesse coactus, sub judice inter alios etiam Eusebio nostro, ibidemque condemnatus; inde elapsus confugit Constantinopolin, ubi statim sententiam relegationis accepit, et in Gallias exsul missus est. Restitutus quidem Alexandriam pergit, ubi tamen diu securus non fuit; sed Hæreticorum domi æstu agitatus Pontificem Romanum appellat, et novis criminationibus onustus Romam proficiscitur. Mox in Synodo Antiochena depo-

Tum pi de Igna-

situs est, eique suffectus Gregorius. In occidente igitur per complures annos substitit, ubi Eusebianorum aut fama aut Sardicensi Synodo interfuit, a qua sue sedi restitutus. Alexandriam tamen reverti vix diu postea ausus est: primo Naissum f, dein Aquileiam, rursum Gallias, postea Antiochiam petivit. Postquam illuc pervenerat, omniaque in Ecclesia præclare disposuerat. Edictum pro damnatione ejus a Constantio exiit; et mox Syriani exercitu Alexandriæ oppressus, fuga elapsus est, et introducto Georgio, in eremum secessit: ubi diu versatus, et ab hostium oculis penitus ereptus, multa conscripsit, illa præsertim, in quibus S. Ignatium laudavit. Quis jam dabit Athanasium aut in Historia Eusebii multum fuisse versatum, antequam ista scriberet, aut ex illius auctoritate dilectis suis fratribus Ignatium commendare voluisse? Ego quidem "non dubito, quin," cum S. Ignatium citavit, non ex auctoritate Eusebii, quæ sentio quam fuerit apud eum exigua, sed "pro sua singulari sapientia, id pronunciaverit, quod ipsa tunc apertissima res reique ratio illi persuasit."

Aliud suf-

Tandem vero persentisco quare "non peccasse" Athanarugium Dallæi de sium largiatur Dallæus: autumat enim eum tantummodo Athanasio. " nomen quod Epistolæ præferebant, et apud adversarios receptum" erat, retinuisse: eo scilicet modo, quo Salmasius et Blondellus Ignatii nomine usi sunt, et Epistolas citarunt: quas tamen fictas, spurias, supposititias et ineptas putabant: proinde Ignatio nostro clypeum non obtendisse, nullam Epistolis ejus auctoritatem tribuisse. Mira quidem hæc sunt, et quæ a nemine, ut opinor, Ignatianis vel infensissimo. ferri possunt. Quicquid ille de SS. Patribus senserit, non certe in hac re S. Athanasius ad eum modum quo Salmasius et Blondellus loquitur. Verba ex Epistola ejus producturus, ita præfatur. Ἰγνάτιος οὖν ὁ μετὰ τοὺς ἀποστόλους ἐν ᾿Αντιοχεία κατασταθείς Ἐπίσκοπος, καὶ Μάρτυς τοῦ Χριστοῦ γενόμενος, γράφων περί τοῦ Κυρίου είρηκεν. Ignatius igitur post Apostolos Antiochiæ constitutus Episcopus, et Martyr Christi factus, scribens de Domino dixit. Asserit igitur eum, cujus sententiam fratribus communicaturus esset, non impostorem, non vulgarem aliquem aut e trivio scriptorem, sed

f Locus erat in provincia Dacise Athan. Apol. ad Constantium, § 4. Superioris, de quo mentionem facit

virum Apostolicum, et quod majus aliquid est, Antiochenæ, hoc est, amplissimæ Ecclesiæ Episcopum, et, quod maximum est, Martyrem Christi fuisse. In illa quam ex Ignatio adducit sententia, Christus dicitur ἀγέννητος g, sed alios post Ignatium aliter locutos esse ostendit, εν τὸ ἀγέννητον ὁ Πατήρ. Tum vero quantæ auctoritatis Ignatius apud se fuerit, quantæ apud fratres suos et dilectos esse debuerit apertissime demonstrat. Εί μεν ούν, inquit, και προς τούτους εναντίως διακείμεθα, έστω καὶ πρὸς Συνόδους ήμιν ή μάγη. Si igitur et his adversemur, sit nobis etiam adversus Synodos pugna. Si horum sententias non recipiamus, si de earum auctoritate aut veritate dubitemus, si tantis Patribus refragemur, adversus etiam Synodos arma sumamus, vel illam quæ Paulum Samosatenum, vel hanc etiam quæ Arium condemnavit, respuamus, conculcemus. Haud enim renuo: neque major mihi est, aut vobis esse debet, harum Synodorum quam eorum Patrum auctoritas. Εί δὲ τὴν ἐν Χριστῷ πίστιν αὐτῶν γινώσκοντες πεπείσμεθα, ὅτι καὶ ὁ μακάριος Ἰγνάτιος ὀρθώς eypale, Si autem eorum in Christo fidem cognoscentes, persuasum habemus tum Beatum Ignatium recte scripsisse, tum etiam et alios, qui ipsi contraria statuisse verbo tenus videantur, quidni et Nicænam Synodum, et illam quæ Paulum condemnavit admittamus? Ut illi aliter ἀγέννητον, ita hæ aliter δμοούσιον acceperunt. Nihil unquam dici potuit aut de vero et indubitato Auctore Epistolæ confidentius, aut de ipso Ignatio honorificentius: nihil quod "susceptam ac defensam" a nostris "Ignatianorum contra dissentientes auctoritatem" firmius stabilire possit; "quod illa doctissimi Hammondi," ut Dallæo videtur, "sane magnifica," ut mihi, et vera et modesta, "plane significant." "Post Eusebium," inquit, "Athanasius Magnus suum etiam Ignatio nostro clypeum obtendit." Ego nihil in his verbis "magnificum" reperio, nisi forte quod Athanasium testem citans eum "Magnum" vocat, qui titulus illi semper ascriptus

s Inter testimonia Patrum Sæculi Quarti ubi hunc locum adducit Pearsonus, (cap. ii. supr.) alteram lectionem sequi videtur, Δγένητος. Hic aliter. Pro Δγένητος disputat Waterlandus adversus Joann. Jacksonum, Defens. ii. Qu. 8. vol. iii. 239, sqq. ed. Van Mildert. Mihi quidem persuasum est, prout jam video cl. Peter-

mannum statuisse, Patres vetustiores non ita præfinito vocem alterutram usurpasse. Vide etiam Bull. Def. Nic. F. 11. ii. 6. allatum a Jacobsono, p. 285. Distinctio post tempora Eunomii orta est. Vid. Damascen. de Fide Orthod. tom. i. p. 135. et Lequien. in not.

nunc nimis honorificus videtur; aut quod Ignatium "nostrum" appellat, quem tamen illi suum esse nolunt. Nam quod Athanasius, si revera magnus sit, Ignatio nostro, si noster dici possit quem nos defendimus, testimonium suum offerat, et quasi "clypeum obtendat" adversus hodiernos Ignatii hostes, negari non potest. Clypeum suum obtendisse vult etiam Vir doctissimus, sed "veritati," non Ignatio; sed contra "Arianorum tela," non contra hostes Ignatii. At quomodo veritati tunc obtendere potuit, si nunc Ignatianis, quando in dubium vocantur, non obtendat? Veritas Christi impostorum ope non indiget: neque Epistolicus Ignatius ei pro clypeo esse potuit, nisi et ille verus esset, Apostolicus scilicet, et Episcopus, et Martyr, ut eum Athanasius describit. Quod autem clypeo hoc usum vult "contra Arianorum tela," usus sit Ig-natio Atha- plane falsum est. Sæpius adversus Arianos disputat de voce αγέννητος, nunquam autem in ea re testimonio Ignatii utitur. Ut, Oratione contra Arianos secunda, docet eos eam vocem ab Ethnicis hausisse, et opponit illis Asterium suum, Arianæ hæreseos defensorem, (non autem Ignatium,) qui σοφίαν τοῦ Θεοῦ ἀγέννητον dixerat, quamvis idem etiam εν είναι τὸ ἀγέννητον asseruisseth. Et in Epistola de Synodi Nicænæ Decreto, contra alia Arii dogmata Origenem, utrumque Dionysium, et Theognostum citati: Ignatium neque adversus ista, neque in disputatione de voce αγέννητος, de qua fuse agit, omnino nominat. Ad fratres tantum et dilectos, et eidem cum ipso doctrinæ de natura Christi consentientes, auctoritate Ignatii utitur; neque tanquam "Scriptoris alioqui dubii," sed et apud eos, ad quos scripserat, recepti, et ab ipso modis omnibus ornati, neque cum ista scriberet, a quopiam in dubium vocati. Quorsum igitur hic Salmasium et Blondellum advocat, quasi pari modo Ignatium Epistolicum citassent, quem spurium, et supposititium crediderunt? Imo quare etiam simul Hammondum tanquam "tristem et severum, et joculari animad-Hammon- versione," imo "joco tam diluto atque longe petito" utentem dum defen-dit Pearso- sugillat? Quid vero est quod Hammondum, virum sane optimum doctissimumque tam "tristem et severum" fuisse arguit? quis ille, amabo, "jocus tam dilutus," tamque "longe petitus?" Nempe putavit Salmasium, qui tam varie de Igna-

Quomodo nasius.

nus.

h Athanas. Opp., tom. i. 338. ed. Colon. Orat. 11. c. xviii. § 14. i Id. ib. p. 274, sqq. c. vi. § 1-6.

tio locutus est, mentem mutasse; quod "qui Salmasium novit non facile credet." Quid igitur? annon Claudius Sarravius Senator Parisiensis novit Salmasium? nonne ejus omnia admiratus est, et præcipue illud Opus de Primatu Papæ, cui hoc elogium inscripsit, "Si pergas istis machinis Urbem concutere, brevi RUET ALTO A CULMINE ROMA?" Et tamen summus hic Salmasii amicus, atque fautor, non veritus est "istius Veneris carpere sandalium." "Non placet," inquit, "quod ea in Apparatu culpes, quæ in ipso Opere laudas. De Ignatianis Epistolis intelligo, quas in Apparatu qui prior legitur merito της νοθείας révincis, et tamen earum auctoritate sæpiuscule uteris, quasi essent legitimæ, nec titulus auctorem mentiretur. Saltem de ista tua sententiæ mutatione aliquid significasses." Judicent jam eruditi an Hammondus, an Sarravius mollius carpserit istius Veneris sandalium: interim Hammondum absolvunt Athanasius, et Sarravius. Nullus Impostor Eusebium delusit, nullus Eusebius Athanasium.

## CAP. IX.

Testimonia S. Chrysostomi ab objectionibus vindicantur. mum in Panegyrico ex Epistola ad Romanos. Chrysostomus Epistolas Ignatii nec ignoravit, nec contempsit. non ex Actis, sed ex Epistola excerpsit. Cyprianus a Chrysostomo laudatus. Secundum ex Epistola ad Polycarpum. Oratio, quod unus sit V. et N. Testamenti auctor Chrysostomo ascribitur. Conjecturis Savilii et Usserii respondetur.

stomo decipitur.

Chrysostomus in Oratione de Martyrio S. Ignatii Epistolam ad Romanos laudat.

Dallæus de Duo Testimonia e S. Chrysostomo eduximus, licet Dallæus Hammondum laudet quod hunc testem omiserit; et in eo maxime triumphet quod in præclara Oratione, quam de Martyrio S. Ignatii habuit, Epistolarum ejus nullam mentionem fecerit; indeque colligat, aut eum illas ignorasse, quod verisimile non est, aut contempsisse, quod potius amplectitur, adeoque Ignatii vere esse non putasse. Nos autem disertissimam sententiam adduximus, quam Chrysostomus in illa ipsa Oratione ex Epistola ad Romanos transcripsit; neque igitur eam ignoravit, neque contempsit; imo pro vere Ignatiana habuit, aliter nunquam in Panegyri verba ejus recitasset. Negat Vir doctissimus transcripsisse ex Epistola, ex Actis putat habuisse. Cogor itaque sæpius reponere, Acta quæ exstabant ætate Chrysostomi illam sententiam minime memorasse: posteriora autem, post ejus mortem composita, Ignatii dicta ex Epistolis hausisse. Aliunde igitur quam ex Epistola, quam tunc exstitisse tum alibi, tum præcipue Antiochiæ omnes fatentur, hæc verba hausisse Chrysostomum, "hariolari frivolum et ineptum est." Non dicit quidem Orator ille summus eum scripsisse : tantum ἐφθέγξατο, locutus est, ait : plane ut alias solet. Ita Homilia undecima in Epistolam ad Ephesios, ανήρ δέ τις άγιος εἶπέ τι δοκοῦν εἶναι τολμηρὸν πλήν άλλ' όμως εφθέγξατο τί δη τοῦτό εστιν; οὐδε μαρτυρίου αίμα ταύτην δύνασθαι έξαλείφειν την άμαρτίαν έφησε. Vir guidam

sanctus id dixit, quod videtur audax esse, tamen locutus est: quid jam hoc est? ne martyrii quidem sanguinem peccatum hoc schismatis eluere posse dixit. Quamvis autem neminem nominet, quamvis ter dixisse eum, nunquam autem scripsisse ista asserat, non tamen dubitandum esse sentio, quin S. Cyprianum intellexerit, et libellum de Unitate Ecclesiæ respexerit, in quo ista de Schismaticis legimus, "Tales etiam si occisi in confessione nominis fuerint, macula ista nec sanguine eluitur. Inexpiabilis et gravis culpa discordiæ nec passione purgatur." Hoc est quod Chrysostomus  $\tau o \lambda \mu \eta \rho \partial \nu$  appellat, quod Cyprianus pluribus tamen probat, et ad ejus exemplum etiam ibidem Chrysostomus ipse fusius persequitur a.

"Sed ex Chrysostomo certi sumus," inquit Dallæus, "hæc Romæ Ignatium ad Romanos præsentes dixisse. Parum ergo est probabile eadem jam ante eundem Smyrnæ consistentem ad Romanos scripsisse." Unde autem ex Chrysostomo "certi simus" Ignatium ea verba "Romæ," aut "ad Romanos præsentes" protulisse, ego non intelligo. Non enim dicit eum "Romæ" tum fuisse, non innuit Romanos "præsentes" esse, cum ista proferret sanctissimus martyr. Id tantum asserit, eum generose et cum voluptate mortem oppetiisse, et ἀσμένως, cum lubentia quadam vidisse bestias. Sed πόθεν τοῦτο δῆλον: unde hoc, inquit apparet? Ac si diceret, unde hoc cognovimus? ex Actis ejus nihil tale colligere possumus: illi qui eum comitati sunt, qualiter se gesserit in theatro non enarraverunt, a quorum consortio subductus est cum festinatione in Amphitheatrum, deinde confestim projectus bestiis. Unde igitur hoc apparet? ἀπὸ τῶν ῥημάτων ὧν ἀποθνήσκειν μέλλων εφθέγξατο, ab illis verbis quæ cum futurum esset ut moreretur loquutus est. Quando autem illud erat? diu enim erat ἀποθνήσκειν μέλλων. Audiamus porro Chrysostomum, 'Ακούσας γὰρ ὅτι οὖτος αὐτὸν τῆς τιμωρίας ὁ τρόπος μένει, έγω των θηρίων έκείνων οναίμην έλεγε. Cum audivisset, quod hic supplicii modus eum maneret, Utinam ego illis bestiis fruar, inquiebat. An primum "Romæ" audivit se bestiis objectum

Unde doctissimus Grabius, nescio an satis firmo viri obscuri testimonio motus, sententiam suam, cum Pearsono jam pridem congruentem, mutavit.—Vid. Jacobson. Patr. Apostol. pp. 493, 4.

<sup>\*</sup> Joannes Monachus Antiochenus, Scriptor duodecimi sæculi, Ignatium hujus sententiæ auctorem tradidit: Τῷ δὲ Ἐκκλησίαν Θεοῦ σκανδαλίσαντι οὐδὲ μαρτυρίου αἴμα, κατὰ τὸν θεοφόρον Ἰγνάτιον, ἀρκεῖ εἰς συγχώρησιν.—Apud Coteler. Eccl. Græc. Mon. i. 176.—

iri? an "Romanis præsentibus" hæc necessario loquutus est? Certe a Trajano Antiochiæ ad bestias condemnatus est; ab illo tempore novit quod mortis genus ipsi subeundum esset: post illud tempus dixit, Utinam ego illis bestiis, ad quas condemnatus sum, fruar; id nos eum Smyrnæ dixisse et scripsisse credimus, ad Romanos quidem, sed absentes: Romæ autem eadem verba pronunciasse (quamvis id quoque fieri potuisse nemo diffitebitur) nec Chrysostomus, nec ante eum quisquam dixit. Et si cuiquam tunc ea verba recitavit, certe fidelibus Romæ ex Epistola quam ad eos scripserat eadem iterum in memoriam revocavit; ita enim antiquissima ejus Acta, Quibusdam autem et annunciavit silere, ferventibus et dicentibus quietare plebem ad non expetere perdere justum. Quos confestim spiritu cognoscens, et omnes salutans, petensque ab ipsis verum charitatem, pluraque iis que in Epistola disputans, et suadens non invidere festinanti ad Dominum<sup>b</sup>. Forte igitur inter reliqua quæ Romam Smyrna scripserat etiam hanc sententiam iteravit; ita nihil Dallæo vel ex Chrysostomo certum, vel aliunde probabile est.

Non solum verba Ignatii diserte citat Chryso-Homilia. sed ad plura etiam loca alludit.

Nos autem multo certiores sumus sententiam illam Ignatii ex ejus Epistola a Chrysostomo desumptam esse. ex verbis sequentibus satis liquido apparet, Έγω των θηust Unryso ρίων, inquit, εκείνων οναίμην έλεγε, τοιουτοι γάρ οι ερώντες. όπερ αν πάσχωσιν ύπερ των ερωμένων μεθ ήδονης δέχονται. Tales enim amatores; quicquid patiuntur pro amatis cum voluptate suscipiunt. Alludit enim manifeste ad præclara illa verba in eadem Epistola ab omnibus decantata, Ζών γὰρ ὑμῖν γράφω ἐρῶν τοῦ ἀποθανεῖν ὁ ἐμὸς ἔρως ἐσταύρωται. Ιπο vero per totam eam Orationem ubi de Ignatio loquitur, ad hanc præcipue, sed et ad alias collineavit. Cum animam ejus adeo laudat tanquam τῶν παρόντων ὑπερορῶσαν ἀπάντων, καὶ τῷ θείω ζέουσαν ἔρωτι, καὶ τὰ μὴ βλεπόμενα τῶν ὁρωμένων προτιμήσασαν, præsentia omnia contemnentem, et divino amore flagrantem, et ea quæ videntur, iis quæ non videntur præferentem, diserte respicit Epistolam ad Romanos, in qua hæc tria capita præcipue, et ardenter et fuse tractantur. eum soli comparat, (καθάπερ ηλιός τις έξ ἀνατολης ἀνίσγων

Versionem Latinam citat, quæ sola tum exstabat.

b Græca habes in edit. Coteler. c. 6. tom. ii. 160.; ed. Jacobson. p. 570. Petermann. p. 467. Pearsonus Veterem

καὶ πρὸς τὴν δύσιν τρέχων, tanquam Sol aliquis ab Oriente surgens et ad Occidentem decurrens,) sine dubio hæc Epistolæ verba in animo habuit, τὸν Ἐπίσκοπον Συρίας κατηξίωσεν ό Θεὸς εύρεθηναι (vel πορευθήναι) εἰς δύσιν, ἀπὸ ἀνατολής μεταπεμψάμενος, Episcopum Syriæ dignatus est Deus, ut in Occidentem pergeret, ab Oriente eum accersens; et cum illa paulo post addit, οὖτος δὲ εἰς τὰ τῆς δύσεως ἀπελθών μέρη, φαιδρότερον ἐκείθεν ἀνέτειλε, multo adhuc apertius ad illa quæ apud Ignatium sequuntur allusit, καλὸν τὸ δῦναι ἀπὸ κόσμου πρὸς Θεόν, ίνα εἰς αὐτὸν ἀνατείλω. Cum eum cum Apostolis versatum esse asserit, καλ ρητών καλ ἀπορρήτων αὐτοῖς κοινωνήσαντα, non tantum effabilium sed et arcanorum participem, non potest non respicere ea quæ ad Trallenses scribit Ignatius de cœlestibus, de Angelis, et Principatibus, c. 5, quæ nunc tantopere displicent. Cum denique iter ejus quod confecit enarrat, μακροτέρους διαύλους τοῦ δρόμου, et των ἐκκλησιών συγκρότησιν, civitatesque κατὰ τὴν ὁδὸν συντρεχούσας memorans, illud ex Epistolis plane persequitur quod Magdeburgensibus adeo displicebat. Vel ex ipso igitur Ignatii Panegvrico certum est S. Chrysostomum Epistolas ejus optime novisse, magnique æstimasse, et ex earum una celebrem sententiam excerpsisse.

Sed Epistolas non nominavit, cum "propriarum Martyris laudum inopia laboraret." Imo vero Orator ille consummatissimus optime novit quæ Panegyricam orationem maxime ornarent, itaque Epistolas omisit, cætera prosecutus est. Orationem instituit περί τῶν κατορθωμάτων, de rebus præclare ab Ignatio gestis, ut non semel profitetur; de iis quæ maxime ad Auditores facerent. Itaque Apostolorum consortium, et Episcopatum commemorat, ut amplitudinem urbis, et antiquitatem Ecclesiæ Antiochenæ extolleret; martyrium autem eleganter describit, ut vehementius populum ad reliquiarum venerationem accenderet. Epistolas, ut rem omnibus cognitam, nec Panegyrico dicendi generi convenientem omittit. Gregorius Thaumaturgus Panegyricum coram Origene habuit: scripta ejus non laudat, ne nominat quidem: imo ne scripsisse eum quicquam indicat. Epistolæ S. Cypriani semper fuere celeberrimæ; eas aliquoties laudat S. Augustinus: at cum in Natali ejus Sermones aliquot institueret, nunquam eas commemoravit: laudat ubi disputat, ne meminit quidem ubi

Panegyristen agit, ubi tanquam "Episcopum misericordissimum" et "Martyrem fidelissimum," non tanquam scriptorem elegantissimum repræsentat. Hæc satis putavit "ad memoriam præsentis loci, festivitatem solennissimi diei, propositionem saluberrimi exempli." Pariter S. Chrysostomus in Panegyrico Epistolis non commemorat, quamvis iis utatur, ad easque frequenter respiciat; in alia tamen Oratione, Epistolam ad sacerdotem quendam, Polycarpum scilicet, citat. Exstat autem ea Oratio in Tomo Sexto c, cujus titulus est, quod Unus Veteris et Novi Testamenti Legislator sit, ex qua testimonium Chrysostomi secundum produximus.

Chrysosto-' Quod Unus sit Vet. et Novi Test. Legislator, non est inter fictities numeranda.

Photius pro Chryeam agno-Bcit. Dubitat quidem Savilius;

se non dubitasset, si antiquiora vidisset. quæ profert Pearsonus.

Quid de illa Oratione senserit Vir doctissimus haud satis mi Oratio, certo scio: non dubito tamen quin illa nobis repositurus esset, si viveret, quæ scripsit venerandus senex Usserius; cum Usserianis sæpissime usus sit. Ille autem Orationem eam S. Chrysostomo abjudicat, ut Epistolam Ignatii ad Polycarpum inter fictitias numerare possit. Sed illius opinioni Potior mihi auctoritas Photii de in hac re non accedo. Veterum scriptis optimi judicis, qui Bibliothecæ suæ Codice CCLXXVII. cum ex aliis tum ex hac Oratione plurima excerpsit. Έκ τοῦ λόγου, ὅτι παλαιᾶς διαθήκης εἶς ὁ Νομοθέτης καὶ εἰς τὸ ἔνδυμα τοῦ ἱερέως· καὶ περὶ μετανοίας. Qui titulus hujus Orationis totidem verbis nunc exstat. Et verba quæ quidem plurima inde collegit, etiamnum in hac Oratione quamvis haud satis sana apparent. Certissimum igitur est eam Photium pro Chrysostomiana habuisse. Sed D. Savilius Etonensis Collegii (cui ego literarum primitias debeo) et patriæ nostræ decus, paulo aliter sensit. "Neque vero tanti est apud me auctoritas Photii," inquit, "qui alia quædam non optimæ notæ recepit, ut inter γνησίας ἀναμφιβόλως annumerandum" hanc Orationem "censeam." Satis hæc quidem caute; auctoritas Photii eum permovit ut Orationem ne quidem inter ἀμφιβαλλόμενα locaret, non tamen ei perqui fortas- suasit ut inter genuinas sine controversia annumeraret. Quod si habuisset testimonia illo Photii antiquiora, forte etiam testimonia inter genuinas numerasset. Ante centum autem fere annos Hadrianus Papa I. hanc ipsam Orationem in Epistola ad Carolum Regem sub nomine S. Joannis Chrysostomi citavit; et ante eum Epiphanius Diaconus adversus Gregorium Epis-

c Tom. vi. p. 1. ed. Mòrell. p. 640. ed. Savill.

copum Neocæsareæ. Ante hunc, ut in secunda Synodo Nicæna legimus d., Theodosius venerabilis præses S. Andreæ apud Nesium, libellum ejusdem B. Patris Joannis Chrysostomi attulit, quem in manibus acceptum Antonius Monachus legit. Beatæ recordationis Patris nostri Joannis Chrysostomi Oratio: Quod Veteris et Novi Testamenti unus sit legislator, et in vestimentum Pontificis, cujus initium est, Evangelium regni Christi prophetæ quidem annunciant (plane ut nunc Græca sonant, Της Χριστού βασιλείας τὸ Εὐαγγέλιον κηρύττουσι [μέν] προφηται,) et paulo post, Ego et ex cera fusilem picturam pietate plenam umavi, Vidi enim angelum in imagine barbarorum nubes propulsantem; vidi barbarorum cohortes conculcatas, et Davidem vere dicentem, Domine in civitate tua imaginem eorum ad nihilum rediges. Quæ nos in eadem Oratione ita Græce legimus. Έγω καὶ τὴν κηρόχυτον γραφὴν ἢγάπησα εὐσεβείας πεπληρωμένην είδον ἐν εἰκόνι ἄγγελον ἐλαύνοντα νέφη βαρβάρων, είδον πατούμενα βαρβάρων φὖλα, καὶ τὸν Δαβίδ άληθεύοντα. Κύριε έν τη πόλει σου την είκονα αὐτοῦ έξουδενώσεις. Paucissimæ sane S. Chrysostomi Orationes sunt pro quibus tot ac tam vetusta testimonia afferri possunt.

Quod ad stylum attinet, et dicendi characterem, non facile Argumenhic aliquid et simul certo definiri potest; quoniam Oratio studo de ipsa non est satis integra, sed pluribus in locis corrupta, neque enim aliunde venustas Chrysostomiana mihi deesse De allegoriis cur querantur non habent, illis enim tum tantum adeo frequenter utitur, cum id argumentum postulat, scilicet cum de vestimentis sacerdotum agit. Quod objiciant idem de unico Legislatore argumentum in germanis ejus scriptis sæpius egregie γυμνασθέν, hic autem vix idque frigide attingi; id potius Orationem Chrysostomo vindicat quam abjudicat: una enim tantum ex tribus partibus huic argumento in hoc libello impenditur, et Auctor ipse monet de hac re se prius disseruisse, et ea quæ prius dicta erant tantummodo in memoriam nunc revocare, Οίδα, inquit, τοῦτον πρώτην γυμνάσας τὸν λόγον, ἀλλ' ἐπαναλαμβάνω πρὸς ὑπόμνησιν. Quod denique scriptam velint Orationem hanc " imminentibus exitio Orientalis Imperii barbaris nationibus, quod in tempora Chrysostomi vix quadrare potest:" id omnino vim nullam habet. Non pauca a Chrysostomo Diacono

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Synodi Nicsense II. Act. 4.

Imperii status eo tempore quo prisostemus. Barbarotus, et mors Valentis.

scripta sunt, nonnulla etiam ab Anagnoste. Tunc autem Valens Imperator fuit Antiochiæ, unde accersitus Constantinopolin pergit, ubi populum consternatum reperit; Oi yap sisse credi- βάρβαροι καταδραμόντες την Θράκην ήδη καὶ τὰ προάστεια turs. Chry- ἐπροθονη του Κ ἐπόρθουν τῆς Κωνσταντίνου πόλεως, Nam barbari qui jam Thraciam depopulati fuerant, ipsa quoque Constantinopoleos rum tumul-suburbana vastabant; cumque iis congressus Valens periit. Socrates, lib. iv. cap. 38. Post discessum etiam Valentis ab Antiochia statim Saraceni defecerunt, si vera narrent Socrates et Sozomenus, πάντα οὖν τὰ ὑπὸ τὴν ἀνατολὴν ὑπὸ τῶν Σαρακηνών κατά του αὐτον ἐπορθεῖτο χρόνον, Cuncta igitur versus Orientem loca a Saracenis eodem tempore vastabantur. Nonne hæc opportuna satis et justa Oratori causa fuit, ut populum ad pænitentiam hortaretur, eaque Deum permoverent, "va πολέμους άφανίση, καὶ βαρβάρους σβέση. Sed et cum jam Constantinopoleos Episcopus creatus fuisset, Gainæ barbari tyrannis erupit, qui Gothorum universam gentem e sedibus suis accivit, et Romanos omnes multitudine barbarorum terruit, quos etiam in ipsam urbem Constantinopolin induxit, καὶ βεβαρβάρωτο ή πόλις ύπὸ τῶν πολλῶν μυριάδων, ut loquitur Socrates, lib. vi. cap. 6. Tunc fuisse traditur illa Angelorum visio quæ barbarorum conatus repressit: unde fortasse exponi potest γραφή κηρόχυτος quæ hac ipsa Oratione proponitur. Non erat igitur cur hanc unam Savilianarum rationum recitaret Armachanus.

Dubitatio Usserii,

Cum autem reverendus Senex Usserius adhuc etiam conjecturis suis indulserit, et dubitaverit an ab Auctore Orationis, an ab Interpolatore ea quæ protulimus dicta sint, hæc a nobis multo severius examinanda sunt. "In Romana," inquit, "Cardinalis Sirleti et Basiliensis Jo. Jacobi Beureri editione ista non habentur." Hæc enim non sunt duo exemplaria. sed unum tantum; Sirleti enim Græca cum Latinis Beureri Basileæ edita sunt sine ope alterius Codicis: et Beurerus ipse conqueritur Exemplar illud Romanum fuisse mendose et negligenter descriptum et alicubi lacunis hians. Lacunas illas D. Savilius ex Cæsareo Codice supplevit. Nulla itaque hic de Interpolatore justa suspicio. In Romano Codice aliquot pagellas deesse notavit D. Savilius; idque manifesto ex ipso loco deprehenditur. Ita enim apud Sirletum et Beurerum legebatur, κελεύει ουν την κεφαλήν μη είναι γυμνήν

ex errore mata

άλλα κεκαλυμμένην, ίνα μάθης τί και μεταξύ τούτων οί κώδωνες, id est, Jubet caput minime esse nudum sed coopertum, ut scias quid etiam inter hæc tintinnabula. Quis autem non videt posteriora hujus sententiæ a prioribus toto cœlo distare? Quis non statim persentiscit aliquot pagellas deesse inter lua  $\mu \dot{a}\theta \eta_{S}$ , et  $\tau \ell \kappa a \ell$ , quod veteribus MSS, perquam familiare est? Ubi enim librarius incidit in Codicem ex quo una vel plures paginæ forte excisæ sunt, aut non animadvertens aut nihil curans, omnia eodem tenore solet describere: idque non in eodem opere tantummodo sed etiam in diversis eodem volumine comprehensis sæpe factum est, ubi finis unius, initium autem alterius ab exemplari describendo prius excisum Hoc in Epistolis Polycarpi et Barnabæ Viri docti jam- Librariopridem deprehenderunt: hoc ipse in MSS. Thomæ Magistri, rum incuet Theodori Pænitentialis observavi, qui apud nostros Cantabrigienses asservantur. Cum igitur Editio D. Savilii tam clare atque perspicue omnia suppleat, ut prior pars sententiæ tam inconditæ iis jungatur quæ proprie sequuntur, κελεύει οὖν τὴν κεφαλὴν μὴ εἶναι γυμνὴν ἀλλὰ κεκαλυμμένην, ἵνα μάθη ή κεφαλή τοῦ λαοῦ ὅτι κεφαλήν ἔχει, et posterior pars ejusdem sententiæ iis subjungatur quæ proprie præcedunt, άνθη δε είσιν ίερεως συντυχία, όμιλία, ήθος άγαθον, λόγος χρηστὸς, πίστις, δόξα, ἀλήθεια, δικαιοσύνη, καὶ μεταξύ τούτων οί κώδωνες, ή συμφωνία τῶν καλῶν ἔργων, quivis perspiciat non aliquam interpolationem infultam, sed justam atque necessariam suppletionem factam fuisse ex Codice Cæsareo. Quæ quidem etiam exstat in Codice Barocciano 131, p. 178, Oxonii, sub nomine etiam τοῦ Χρυσοστόμου, et a Photio confirmatur, qui in Excerptis agnoscit ea quæ nunc reperiuntur in supplemento. Præterea exstat hæc Oratio in alio Codice Barocciano, nempe 186, fol. 26, ubi multo major est lacuna quam illa quæ fuit in Editione Romana. Ita enim ibi legimus, κελεύει καὶ τὴν κεφαλὴν προσφορὰν καὶ περί άμαρτίας, adeo ut desiderentur omnia a pagina 645, lin. 14, usque ad paginam 646, lin. 35, Editionis Savilianæ. Vana

· Homiliam de Legislatore non esse Chrysostomi, sed recentioris cujusdam, cum Savilio fatentur Editores Benedictini. Id imprimis evincit B. V. Mariæ mentio, sub fin. Homiliæ, quam Auctor Dominam nostram vocat, pro nobis intercedentem. Eandem sæpius vocat  $\theta\epsilon\sigma\tau\delta\kappa\sigma\nu$  quæ vox de B. Virgine nusquam in Chrysostomi genuinis scriptis occurrit. Nam quod Suicerus in Expos. Symbol. Nic. p. 240 affert, quem secutus est Auctor Versionis Angl. S. Athanasii, p. 447, not. id mihi quidem reperire non contigit,

est igitur de Interpolatore conjectura; Testimonium nostrum ab ipso hujus Orationis Auctore prolatum est; Epistola ad Polycarpum non ab Impostore, sed S. Ignatio scripta est.

neque, ut opinor, reperiri poterit. Neque id incognitum ipsi Pearsono; qui in Expos. Symbol. Art. iii. not. de testibus agens a Cyrillo allatis contra Nestorium, ex eorum numero non nisi tres ait B. Virginem hoc titulo diserte nominasse; Athanasium, sc. Antiochum, et Ammonem. Quod si hæc Homilia tempore S. Cyrilli exstitisset, latere virum tam diligentem vix potuisset.

Pearsoni mite judicium de Sanctorum invocatione, (Opp. Min. vol. ii. p. 54,) nemo in antiquitate Ecclesiastica mediocriter versatus non probabit. Hic autem queerimus de facto, an id moris esset Chrysostomo in Homillis hortari suos ut ad Sanctorum tutelam in rebus asperis confugerent. Quæ citantur ex Hom. in Matt. v. §§ 4, 5: Hom. in Genesin xliv. §§ 1, 2; et si quid aliud est ejusmodi, ex sermonis contextu ad preces fratrum in terris agentium, potius quam ad mortuos, referenda sunt. De B. Virginis patrocinio altum apud Chrysostomum silentium.

Quæ de hujusce cultus invectione in Ecclesiam ex Irenæo, Tertulliano, Pseudo-Nazianzeno, afferri solent, ea adeo tractavit Bullus, Serm. iv., aliique Eccl. Anglicanæ optimi doctores, ut neminem hodie morentur. Originem traxit hæc religio, quum primum, Nestorio profligato, B. Virginis Deiparæ laudes nimis incautis præconiis efferebant orthodoxæ fidei defensores. Primus Proclus C.P., quod sciam, την Μαρίαν προσκυνεῖσθαι docuit, Orat. v. § 3; ubi Mariam adorari ait Latinus Interpres. An vero alio sensu, quam quo Statius Virgilii "adoravit vesti-

gia," quove Cyrillus Alex. docuit Martyras προσκυνεῖν τιμητικῶς, (Adv. Julian. lib. vi.) judicent alii. Comparatio enim ibi fit B. Virginis cum Sara, Rebecca, Debbora, et cæteris Israelitarum matribus, quarum laudes varietate verborum prædicans, in ea voce desinit, quæ summam inter homines adversus homines venerationem designare solet.

Fuisse quosdam antehac in Eccl. Anglicana concionatores, qui titulum Dominæ nostræ non refugerunt, non diffiteor: (Vid. Marci Frank. Serm. xxx.) rectius tamen de eodem statuere, qui nihil primitivum sapere arbitrati sunt, mihi non dubium. (Vid. Isaaci Barrow, Serm. in Symbol. xxiv.) Ut finem faciam, Homiliam hanc de Legislatore, jam aliquantum corrupta Ecclesiæ doctrina scriptam, arguit materia pariter ac styli genus. Quæ de turbato Imperii statu Auctor sermoni immiscuit, omnia sunt incerta, et ad Heraclii tempora magis quam

Arcadii respicere possunt.

Testis est igitur hic Auctor, sive quinti, sive sexti, sive etiam septimi seculi; non Chrysostomus. Mirum sane, quod nemo inter tot Criticos observavit, eundem Auctorem, qui laudat Ignatium, Ignatii doctrinam improbare. Quod enim ait, non oportere loqui nominibus excogitatis de Christo, àyérryros και γεννητός, κ. τ. λ. c. 5. sub fin. (tom. vi. 482 d. ed. Paris. 1835.) eo modo loqui docet nos Ignatius, loco celebri ad Eph. c. 7.; quemadmodum et Nazianzenus, Orat. xxxv., Athanssius, et Theodoretus, qui locum citant, et alii orthodoxi Patres.

## CAP. X.

Pseudo-Dionysii ætas eruitur. Dallæi sententia proponitur, et refutatur. Plurimi Catholici verum Areopagitam eum fuisse crediderunt ante A.D. 630. Auctor, quisquis est, libros suos edidit diu ante A.D. 520. Multis probatur eum quarto sæculo vixisse. Denique probabile est eum scripsisse postremis Eusebii temporibus.

HACTENUS eorum Patrum testimonia defendimus, quibus litem movit Adversarius, quosque vel id quod volumus minime testatos esse, vel, si hoc dici nullo modo posset, deceptos et delusos esse pronunciavit. Quoniam vero Dionysium etiam tanquam testem citavimus, quem Dallæus ipse sententiam ab Ignatio in Epistola ad Romanos scriptam commemorasse non tantum fatetur, sed et vehementer alibi contendit, id unum nunc restat ut ætatem a nobis illi assignatam tueamur, et inter testes Eusebio coævos, si res ipsa patiatur, nume-Historiam Ecclesiasticam postremis Eusebii temporibus scriptam volunt: iisdem et Dionysiana ego edita existimo, postremis nempe Eusebii temporibus.

Quam alte superioribus sæculis inhæserit de Areopagiticis Dionysii, magna existimatio, quantoque consensu atque veneratione quisquis fuerit, scripta Dionysio vulgo attributa tanquam genuinus antiquis- etas olim simi illius Apostolorum discipuli fœtus recepta sint, nemo Sed hos libros eam ætatem non ferre, et Dionysio Areopagitæ tribui non posse, sciunt jam tandem, et fatentur, opinor, ex omni parte eruditi. Illam enimvero sententiam a viris quamplurimis ante explosam nuper Dallæus penitus Dallæus prostravit atque contrivit; et ne actum tantum ageret, multa ante explode suo penu addidit, præcipue de ætate Fictoris, et origine sam ultisententiæ quam refutat. Sed ut verissimam sententiam esse vit: fateor, quam de Dionysio hypobolimæo defendit; negoque ullo

toris, qui Dionysii nomen præfert.

pacto fieri potuisse ut Dionysius Areopagita ea scripserit quæ sub ejus nomine feruntur: ita quæ de origine opinionis connec tamen trariæ, et ætate Fictoris asserit Dallæus, illa prorsus a verivere pro-nunciat de tate abhorrere sentio. Quæ ab aliis accepit argumenta recte ætatescrip- et pro suo more non minus fortiter quam fuse explicat: ea vero in quibus Blondellum suum sequutus est, aut quæ ipse excogitavit, nihil solidi continere existimo. Tradit enim neminem ex Catholicis ante annum Domini 630 Areopagiticorum Auctorem verum esse Dionysium aut affirmasse aut credidisse: hoc primum. Vult etiam Auctorem, quisquis sit, vel quinto præcipiti sæculo, vel etiam ineunte sexto vixisse; neque ante annum Domini circiter 520 fœtus hos suos Dionysio immani fraude suppositos edidisse: hoc secundum. Neutrum autem horum cum ulla veritatis, aut probabilitatis specie asseritur. Ut hæc omnibus appareant, et methodo quadam certa ad veram Pseudo-Dionysii ætatem eruendam procedam, ab illis incipiendum puto quæ sunt novissima, ostendendumque quinam Catholici ante A.D. 630 Dionysium Areopagitam verum Auctorem eorum quæ illi tribuebantur fuisse et credebant et affirmabant.

Testimonia, unde Dionysii ætas eruenda.

de Sectis.

Areopagitam, eumque inter Patres antiquissimos nominat. alibique eum "ætatis Apostolorum," fuisse notat, et librum de Divinis nominibus citat, ut Dallæus ipse fatetur. Utrobique igitur eundem Areopagitam tanquam verum et non 1. Leontius fictitium agnovit. At "constat" inquit, "eum de Sectis non ante, A.D. 591 scripsisse." Quidni? Quia Eulogii meminit quasi tunc temporis Alexandrini Episcopi. Recte. "Eulogius autem mortuus est A.D. 608." Neque hoc nego. "Eulogiani autem Episcopatus annos Nicephorus C. P. putat non 27, (quod perperam legitur apud Baronium) sed 17. Ergo ante A.D. 591 non fuit Episcopus." Ita quidem Nicephorus Parisiis a Goar editus; sed Baronius Anastasium sequutus est qui Nicephorum transtulit antequam Codex ille scriptus est, quem Goar repræsentat. Consentiunt Codici Anastasiano Codices duo Græci antiqui, Oxoniensis atque Londinensis, iisque suffragatur Theophanes. Anastasius ex Theophane, "Secundo Imperii Tiberii anno Alexandriæ Antistes habetur Ecclesiæ Eulogius." Diu itaque ante A.D. 591 potuit librum illum de Sectis scribere Leontius. Et necesse

Primo itaque Leontius libro de Sectis agnoscit Dionysium

est ut fateantur omnes ante annum 608, quo mortuus est Eulogius, eum fuisse scriptum, hoc est pluribus quam viginti annis ante annum 630; ut ego autem arbitror, pluribus quam quadraginta. Eadem certe tempestate Joannes Patriarcha Con- 2. Joannes stantinopolitanus in Homilia de Pseudo-prophetis<sup>a</sup> Areopagitam agnoscit, his verbis, Ποῦ Εὐόδιος, ή εὐοδία τῆς ἐκκλησίας καὶ τῶν ἀγίων ἀποστόλων διάδοχος; ποῦ Ἰγνάτιος, τὸ τοῦ Θεοῦ οἰκητήριον; ποῦ ὁ Διονύσιος, τὸ πετεινὸν τοῦ οὐρανοῦ; Η εκ quidem Homilia male ab aliquibus Joanni Chrysostomo attributa fuit; eamque potius Joanni Nesteutæ tribuendam putat Usserius: neque dubito quin recte. Nam ea quæ continet, et Patriarcham sapiunt, et Mauritii ætatem præferunt, qua tot hæreses pullulabant; et libera illa atque severa objurgatio Episcoporum, quod ventri dediti essent, et quod splendidioribus vestibus uterentur, illi imprimis Nesteutæ convenit, qui se inediis macerabat, nec Monachalem habitum unquam exuebat.

Imo diu ante Leontium et Joannem Nesteutam Dionysium 3. Et prior Areopagitam agnovit Ephraemius Patriarcha Antiochenus, in utrisque Ephraem. libri cujusdam tertio tractatu qui Apologiam Concilii Chalcedo-Patriarcha nensis continebat. Ubi necessario Lectorem monendum duxi, Antioch. librum eum non fuisse de sacris Antiochiæ legibus inscriptum, ut pessimus Photii Interpres indicavit, dum hæc verba, 'Ανεγνώσθη βιβλίον τοῦ αὐτοῦ ἐν άγίοις Ἐφραιμίου, ὸς τῶν ίερων της 'Αντιοχείας θεσμών ήγειτο, εν λόγοις τέσσαρσιν, ita transtulit Legi ejusdem Sancti alterum librum qui de sacris Antiochiæ legibus narrat libris quatuor : cum illa verba τῶν ἱερῶν τῆς 'Αντιοχείας θεσμῶν ἡγεῖτο nihil aliud indicent quam eum fuisse Antiochiæ Episcopum. In illa igitur Apologia Ephraemius, teste Photio Codice ccxxix., "Οτι, φησίν, εν πρόσωπον, τουτέστι μίαν ύπόστασιν τοῦ λόγου σεσαρκωμένην κηρύττομεν ἐπειδή καὶ άπλους Ἰησους συνετέθη, κατὰ τὸν ἐν άγιοις ᾿Αρεοπαγίτην Διονύσιον καλ έπλ μέν της καθ ύπόστασιν ένώσεως δικαίως παρά της εύσεβείας το σύνθετον λέγεται σύνθετον δέ ούσίαν ούδεις είπειν ετόλμησε πλήν Απολλιναρίου. ineptissimus Interpres ita vertit, Asserit unam inquit personam, hoc est Verbi incarnati hypostasin pronunciamus. Quandoquidem simplicem ponit Jesum D. Dionysius Areopagita, et de hypostatica quidem unione, juste contra pietatem composi-In Append. Chrysostomi, tom. vi. 477, 478. ed Morell.

tum dicitur: compositum vero dicere nemo audeat præter Apollinarium b. Tu ita vertas, Unam, inquit, personam, hoc est, unam Verbi hypostasin, incarnatam prædicamus: quoniam et simplex Jesus componebatur, secundum S. Areopagitam Dionysium. Etenim de unione secundum hypostasin, juste ab ipsa pietate Compositum dicitur; substantiam autem compositam nemo dicere ausus est præter Apollinarium. Ephraemius Patriarcha Antiochenus factus est circa idem tempus quo Justinianus imperium adeptus est, ut testatur Theophanes, hoc est antequam Areopagita in manibus Severianorum hæreticorum coram Hypatio apparuit, circa A.D. 526, et scripsit antequam secundo productus est ab Acephalis circa A.D. 560; nam ipse Ephraemius ante annum 543 mortuus est. Unde duo Dallæi effata statim concidunt, omnes scilicet ejusdem ævi Catholicos idem cum Hypatio Ephesino Archiepiscopo sensisse, et ad Annum Domini 553 et ultra etiam mansisse apud Catholicos veram Hypatii de affictis Dionysio libris sententiam. Cui hoc etiam non immerito addi potest quod illius etiam sæculi fuisse Jovius Monachus videatur, qui Dionysium Areopagitam magni fecit: nam cum S. Pauli testimonium forte adduxisset, statim subjunxit, kal ό γνήσιος δὲ τούτου μαθητής, ὁ σοφὸς Διονύσιος, τὰ αὐτὰ καλ τοις αὐτοις μικρού διαμαρτύρεται ρήμασι, καὶ μάλιστά γε ἐν τοις περί του τελείου και ένός. Hujusque germanus discipulus, sapiens ille Dionysius, eadem et iisdem propemodum testatur verbis, maxime ubi de perfecto atque uno agite; hoc est, in extremo capite libri de Divinis nominibus; quod tamen a Suida, qui hujus libri partes bis enumerat, utrobique omittitur.

4. Jovius Monachus.

5. Andreas Cæsareensis.

Andreas Cæsareensis Episcopus, vir gravis et Catholicus, consentientibus Bellarmino et Usserio circa annum quingentesimum scripsit: certe neminem citat qui fuerit S. Cyrillo junior, nec ipse Hypatio junior videtur. Ille autem in Apocalypsin capite x.<sup>d</sup> de senis alis quatuor animalium agens, ταῦτα ὁ μέγας φησὶ Διονύσιος, καὶ τὰ ἐξῆς, hæc ait magnus Dionysius, &c. Et capite xviii. docet septem Angelos a primo ansam vaticinandi accepisse, κατὰ τὴν τῷ μακαρίφ Διονυσίφ διωρισμένην ἀγγελικὴν εὐταξίαν, secundum Angelicum ordinem a

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Vid. Phot. ed. Hæsch. p. 803, interprete And. Schotto.

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> Apud Photium, p. 605. ed. 1612. <sup>d</sup> In Append. Chrysost. Morell. tom. x.

Beato Dionysio distributum. Et rursus capite xlv. phialas observans a quatuor animalibus septem Angelis datas, δηλοί, inquit, τὸ ἐκ τῶν πρώτων ἀεὶ εἰς τὰ δεύτερα τὴν γνῶσιν τῶν πρακτέων εν ουρανοῖς μετοχετεύεσθαι, κατὰ τὸν μέγαν Διονύσιον. Significat agendorum notitiam in cælis a primis ad secunda derivari, secundum magnum Dionysium. Hæc autem clare ostendunt Catholicos nonnullos, non tantum ante A.D. 630, sed et per totum sextum sæculum Areopagitica magni æstimasse. Hoc autem prius demonstrato, multo facilius alterum probabitur, scilicet Auctorem Areopagiticorum diu ante annum 523 ea edidisse. Vix enim cuiquam credibile videbitur tot viros eruditos prima libri tam inusitati specie fuisse delusos.

Anastasius Bibliothecarius in Epistola ad Regem Carolum de Areopagiticis data, de Editione Dionysii a se promulgata "Ipsorum autem scholiorum sive paratheseon quæcunque in calce sui signum vivificæ crucis habent a B. Maximo Confessore et Monacho inventa narrantur. Cætera vero Sancti Joannis Scythopolitani" (ita recte legitur in MS. 6. Joannes Oxoniensi, non "Sycopolitani," ut alii corrupte legunt) Scythopolitanus, "Antistitis esse feruntur." Joannes igitur Scythopolitanus Scholia in libros Dionysii scripsit, de quo hæc habet Sophronius Hierosolymitanus Patriarcha apud Photium Codice 'Ιωάννης ὁ ἐν άγίοις Ἐπίσκοπος Σκυθοπόλεως, δς και ύπερ της εν Καλχηδόνι συνόδου σοφώς τε και θεοφρόνως έσπούδασε. S. Joannes Scythopolitanus antistes qui sapienter et pie pro Synodo Chalcedonensi scripsit. Contra hunc scripsit Basilius Cilix, ην δε οὖτος ὁ Βασίλειος πρεσβύτερος, ὡς αὐτός φησι, της κατ' 'Αντιόχειαν 'Εκκλησίας, άρχιερατεύοντος μέν τῶν ἐκεῖσε Φλαβιανοῦ, Ῥωμαίων δὲ ἸΑναστασίου βασιλεύοντος. Fuit autem hic Basilius Presbyter, ut ipse ait, Antiochenæ Ecclesiæ, quo tempore Flavianus ibi erat Patriarcha et Anastasius Romæ Imperator, ut refert Photius Codice cvii. Scripsit itaque Basilius ille adversus Joannem Scythopolitanum ante annum Imperii Anastasiani 21, quo anno Flavianus exsilium passus est, teste Theophane. Vel igitur ante sextum sæculum vel eo jam ineunte scripsit Joannes Scythopolitanus. Qui autem Scholia in Auctorem scribunt eum pro veteri aliquo habent; diu itaque ante sextum sæculum libri Dionysii editi sunt.

Maximi Scholiaste testimonium.

Maximus etiam indicat plures ante se in Dionysium Commentarios scripsisse, ac variis interpretationibus illustrasse; ut ad Caput undecimum libri de Divinis nominibus, "Ολην ένότητα οί μεν έλαβον την άπλην και άμερη των όντων αίτιαν, πρὸς ην τὰ πάντα ἀπέστραπται ώς ἐν αὐτή συνιστάμενα· οί δέ, την του παντός άρμονίαν έξ έτεροφυών τών στοιχείων συγκεκραμένην. Per Totam Unitatem alii guidem intellexerunt simplicem et individuam rerum causam, ad quam omnia conversa sunt, utpote in ipsa consistentia: alii vero harmoniam universi ex elementis diversæ naturæ commixtam. Et in ipsis Maximi Commentariis diversæ sæpe expositiones sunt a diversis sine dubio Scholiastis primum profectæ: inter hos autem varios Scholiastas unum præcipue honoris causa nominat sine controversia vetustum, ad caput quintum cœlestis Hierarchiæ, 'Ο γοῦν μέγας Διονύσιος, ὁ 'Αλεξανδρείας 'Επίσκοπος, ό ἀπό ἡητόρων, ἐν τοῖς σχολίοις οἶς πεποίηκεν εἰς τὸν μακάριον Διονύσιον τον συνώνυμον, ούτω λέγει. Magnus igitur Dionysius, Alexandriæ Episcopus, e rhetoribus, in Scholiis quæ in Beatum Dionysium sibi cognominem fecit, ita dicit. Et Joannes Cyparissiotus Decade i. cap. 1. cum sententiam Dionysianam ex Epistola ad Titum adduxisset, addit, "Hoc dictum Quis fuerit S. Maximus, et Dionysius Alexandrinus annotarunt." Et cum aliam sententiam ex eadem Epistola Decade ii. cap. 2. citasset. "Alter vero," inquit, "Dionysius hæc edisserens ait, eos qui apertam Theologiam et velis nudam audierunt, typos cogitatione sua formare qui ad intelligentiam auditores adjuvent." Unde satis certum est Dionysium Alexandrinum in Areopagitam Scholia scripsisse, non in Corinthiorum Episcopum. quod tam inficete commentus est Halloixius. Hunc quidem Dionysium, quem ἐκ ὑητόρων indigitat Maximus, haud credo fuisse Alexandrinum Episcopum, quia in illius sedis Episcoporum Indiculo neminem ante Maximum reperio isto nomine insignitum, præter unum illum tertii sæculi, quem optimum Oratorem quidem fuisse agnosco, sed in Areopagitica, quæ tunc temporis exstare non potuerunt, Scholia scripsisse non puto. Nec tamen Dallæi solita libertas hic placet, qui Maximum "volentem deceptum" esse dicit, "cæco animi sui studio obsequentem;" qui "versutiam" ejus notat, qui "vetustiorum mentem pervertere" eum asserit; qui "quo somnium

suum aliis persuaderet, non simpliciter Dionysium Alexan-

ille Diony-sius Alexandrinus. cujus meminit Maximus.

drinum Rhetorem, ut Anastasius et Choniates, sed" magnum Dionysium illum Alexandriæ ex Rhetoribus Episcopum "dixisse" eum vult. His probris atque conviciis, ut solet, sanctissimum doctissimumque Maximum lacerat, Maximum illum, quem "in magna fuisse apud Catholicos eruditionis et sanctitatis opinione" ipse confessus est. Έχρην οὖν εὐλαβώς τοις των πατέρω ν πόνοις προσέχειν άλλα μη προς διαβολήν άντι του εύγνωμονείν ετοίμους είναι. Oportet autem Patrum laboribus reverenter attendere, neque ad calumniandum potius quam ad bene de illis sentiendum promptos esse, ut sapienter dixit Eulogius Patriarcha Alexandrinus e. At certe Choniatem pervertere Maximus non potuit, qui tot sæculis post ipsum vixit, et vetustiorum verba mutavit. Anastasium vetustiorem ipso non pervertit, sed ejus verba fideliter recitavit. Ipse enim Anastasius Dionysium illum non simpliciter Dionysium Rhetorem Alexandrinum, ut falso docet Dallæus, sed magnum Dionysium Alexandrinum ex Rhetoribus Episcopum appellavit. Verba ejus sunt in Opere quod inscribitur 'Οδηγός', Ο γοῦν μέγας Διονύσιος, ὁ ᾿Αλεξανδρείας Ἐπίσκοπος, ὁ ἀπὸ ρητόρων, εν τοις σγολίοις οίς πεποίηκεν είς τον μακάριον συνώνυμον αὐτοῦ Διονύσιον, οὕτω λέγει. Hæc fidelissime transcripsit Maximus, ne verbulo quidem addito, aut detracto, aut immutato; ut ex utroque loco a nobis fideliter ex ipsis Auctoribus descripto, liquido apparet. Unde simul et Maximus a calumniis Dallæi liberatur, et Dionysius Scholiastes Areopagiticorum adversus Halloixii conjecturas ostenditur. "Si enim," inquit ille, "Areopagitam intellexisset, potius, ut fert scriptorum consuetudo, sic locutus fuisset, In notis quas scripsit in hunc ipsum Dionysium; agebat enim tum de Dionysio Areopagita." At Maximus non suis verbis loquitur, sed alienis, et ex Anastasio transcriptis, (Anastasius autem de Dionysio Areopagita non agebat,) ideoque Joannes Cyparissiotus, Dec. viii. cap. 10, Areopagitæ locum citans, ubi vocem ἀγέννητος usurpat, Maximi, ut solet, expositionem transcribit, illa vero Dionysii Alexandrini non ex Maximo sed ex Beato Anastasio affert. Et Anastasius igitur et Maximus testantur, Dionysium quendam Rhetorem Scholia in Dionysium, vulgo Areopagitam dictum, scripsisse: verba

e Apud Phot. Bibl. Cod. ecxxv. f Editum inter Gretseri Opp., sub fin.

ejusdem nonnulla ex eo citant ipsi, plura Joannes Cyparissiotus; illi etiam ambo eum Episcopum Alexandrinum vocant: qui quamvis nobilis ille tertii sæculi Episcopus esse non potuit, fuit tamen satis vetustus Auctor, et antiquitatem Dionysii hujus, in quem Scholia tanquam in veterem Auctorem scripsit, satis demonstrat.

Testimonium ex lectaneis.

Præterea Suidas in Collectaneis ex Veteri aliquo Scriptore Suide Col. hæc tradit. 'Ιστέον δὲ ὥς τινες τῶν ἔξω σοφῶν, καὶ μάλιστα Πρόκλος, θεωρήμασι πολλάκις τοῦ μακαρίου Διονυσίου κέχρηται, καὶ αὐταῖς δὲ ξηραῖς ταῖς λέξεσι. Sciendum autem aliquos ex Gentilium sapientibus, ac præsertim Proclum B. Dionysii theorematibus usum, atque adeo etiam meris ipsis dictionibus. Quæ verba etiam in proœmiis Maximi et Georgii Pachymeræ Scripsit autem Proclus sub Leone Thrace circa inveniuntur. medium quinti sæculi. Eo igitur antiquior fuit Pseudo-Dionysius. Et Joannes Morinus de Sacris Ordinationibus, "Saltem igitur," inquit, "Librorum istorum scriptio initio quinti sæculi, et ante Concilii Chalcedonensis celebrationem assignanda est; nec ulla ratione probabili ad inferius ævum devolvi potest." Ut et Joannes Launoius, "Ut ego dicam breviter quod sentio, a tempore Ephesinæ Synodi primæ vixisse mihi videtur." Nec ab his dissentit Vossius Hist. Pelagianæ lib. vii. Thesi 4. "Dionysius cognomento Areopagita, quem ut credam Theodosii Junioris temporibus vixisse, verisimilibus adducor conjecturis." Huc usque Veterum testimoniis, et doctissimorum virorum suffragiis ad initium quinti sæculi provecti sumus; quo ad quartum jam facilius via sternitur.

Michaelia tat.

Michael Glycas in Historia commemorat ea quæ facta sunt Glycæ, et ab Apostolis in obdormitione S. Virginis Mariæ, ex Dionysio loca, de lo hoc præcipue atque Juvenale Hierosolymitano Patriarcha. ubi S. Ma- Nicephorus autem Callistus illud de Juvenale latius perrise sepul-turam trac- sequitur lib. xv. cap. 14. Docet Pulcheriam Augustam illum, cum ad celebrandam Synodum Chalcedonem venisset, percontatam esse, an S. Virginis corpus apud Palæstinos inveni-Respondit ille tum ex traditione, tum ex Dionysio, quid de sepultura Virginis noverit. Erat igitur Dionysii liber de Divinis nominibus satis notus, unde sua hausit Respondet Dallæus primo, "Verba ex nostris Dionysianis descripta Nicephorus videtur ipse potius de suo

adjecisse ad Juvenalis narrationem confirmandam, quam ea Juvenali tribuisse." Imo vero Nicephorus aperte testatur Juvenalem ipsum hoc Dionysii testimonio usum esse, eumque hæc citantem inducit. Post enim verborum Dionysii recitationem statim addit, ταῦτα διεξελθόντος Ἰουβεναλίου, οί κρατοῦντες τὴν ὡγίαν ἐκείνην ἐδέοντο πέμπειν σορὸν μετὰ τῶν ίερων εκείνων αμφίων. Hæc cum Juvenalis perorasset, principes eum rogarunt, ut sanctum eum loculum una cum sacris vestibus mitteret. Quæ quidem verba paulo accuratius observanda sunt, quod hic figmentum notaverit Albertinus, quod etiam Baronius confessus est; qui observat "sepulcrum Dei Genetricis in petra excisum esse, et instar sepulcri Dominici nativi lapidis cohærentia loco immobiliter inhæ-Unde miratur, "quomodo illud Constantinopolin dicitur fuisse translatum." Indeque Albertinus mire triumphans ait. "Ague sane verum, narrationem supra memoratam Juvenalis esse, ac verum est sepulcrum Virginis ab illo Constantinopolin missum." Cum potius animadvertendum esset, Baronium sua ex Latino Nicephoro sumpsisse, et de sepulcro Constantinopolin misso inde somniasse: Nicephorum autem tantummodo την σορον, et τὰ ἄμφια illuc transmissa memorasse. "Αμφια autem etiam ἐντάφια σπάργανα sepulcrales fascias appellat. Solo autem nomine της σοροῦ in hac re utitur Nicephorus. Est autem σορὸς nihil aliud quam locus vel theca, et σοροπηγός non est λατόμος, qui sepulcra Judæorum ritu ex petris excidit, sed qui tales arculas compingit et conficit. Vetus Glossarium σορός arca funebris. Julius Pollux, lib. vii. cap. 33. Σοροποιός, σοροπηγός, σοροπήγιον, σορός καλοίτο δ' αν αύτη καλ πύελος, καλ κιβωτός καλ ληνός. Arcam igitur funebrem, et fascias aut vestes sepulcrales Constantinopolin Hierosolymis misit Patriarcha Juvenalis, postquam Pulcheriæ tum ex traditione tum ex testimonio Dionysii eas ad S. Virginem pertinuisse persuasisset. Hæc igitur cum nihil valitura perspiceret Dallæus, respondit secundo, "Historicos solere homines ea dicentes inducere non quæ vere ac certo dixerunt, sed quæ illos ipsi dicere potuisse Quæ quidem responsio si in rebus hujusmodi putant." admittatur, tollitur omnis fere ratio veterum testimonia ad-Quoties enim Auctor aliquis scriptorem alium inducit alterius scripta citantem, nulla ei satis certa fides

adhiberi poterit; quia non id eum vere dixisse aut citasse, sed tantummodo id ex sententia referentis eum dicere potuisse colligi possit. Interim notissimum est Nicephoro solenne esse non sua aliis affingere, sed aliena sua facere, et ex veteribus Historicis suam Historiam compilare, illorum etiam verbis res gestas tradere, ut ex iis qui adhuc exstant clare perspicitur: unde sæpe fit ut Veteres Ecclesiastici Historici ex eo vel illustrentur vel etiam emendentur; idemque illum in aliis qui perierunt fecisse prorsus credibile est, et hanc ipsam historiam ex Theodoro Lectore exscripsisse. autem si vera sint, quis non concedet Dionysii scripta quarto sæculo exstitisse?

Erasmus putavit fuisse S. Augustino seniorem.

Certe Erasmus, Tomo v. de Compendio perveniendi ad putavit Dionysium veram Theologiam, putat Dionysium hunc fuisse S. Augustino seniorem. "Tametsi," inquit, "D. Aurelius Augustinus accurate simul et copiose quatuor libris, quibus titulum fecit De Doctrina Christiana, super hoc propemodum argumento disserit. Et ante hunc, opinor, Dionysius quidam in opere quod inscripsit, De divinis nominibus: rursus in libello cui titulum fecit. De mustica Theologia." An Dallæus noverit hanc fuisse Erasmi sententiam, nescio: eam certe levissima conjectura ductus oppugnat, Capite 22. Cum enim et Dionysius et S. Augustinus de susceptoribus pariter egissent, et ad objectionem de verbis pro infante in baptismo prolatis respondissent, "Non immerito," inquit Dallæus, "hunc suspicor Augustino, quocum unus ista tractat, haudquaquam vetustiorem fuisse." Imo vero plane "immerito" exorta est hæc suspicio. Qualis enim hæc ratiocinatio est? Dionysius et Augustinus de eadem re scripserunt; ergo Dionysius Augustino vetustior esse non potest. Certe si hæc ratio valeat contra Erasmum, valebit etiam contra Dallæum: ergo Augustinus Dionysio vetustior esse non potest. Eum enim Dallæus statuit toto sæculo Dionysio vetustiorem. Valeret quidem aliquid, si praxis Ecclesiæ, de qua ab utroque disputatum est, S. Augustino antiquior non fuisset; sed morem eum diu ante viguisse certum est, idque Bonifacius in ipsa illa Augustini Epistola xxiii. [al. xcviii. 7,] his verbis clare significat, "Ad istas ergo quæstiones peto breviter respondere digneris, ita ut non mihi de consuetudine præscribas, sed rationem reddas." Cum igitur ætate Augustini vetus fuerit

hæc consuetudo, potuit vel Dionysius, vel quivis alius, Augustino multo antiquior de eadem re disserere. Hactenus igitur sarta tecta est Erasmi sententia.

Ego vero non tantum ante Augustinum, sed et ante Hiero- Ante Hiernymum scripsisse Dionysium puto: et eodem fundamento onymum scripsisse utor pro antiquitate ejus, quo Dallæus pro novitate demon- putat Pearstranda utitur, nempe verbis Petavii, "Primus Dionysius sonus. novem Angelorum ordines et gradus distincte ac definite posuit," et, "Non temere apud antiquiorem aliquem" [de sæculis quærendum est] "novenarium hunc ordinum numerum invenias, cum nondum exstarent scripta Dionysii, a quo primum ille proditus est." Hæc ille, et quidem "verissime," judice Dallæo. Ille autem Dionysius a quo novenarius ordinum invisibilium numerus primum proditus est, certe ante Hieronymum vixit: illum enim scimus eundem numerum prodidisse. Exstant sub ejus nomine in Psalmos Commentarii, in quibus ad Psalmum exii. hæc legimus, "Collocavit (Pearsoni Deus Pater Filium in cœlestibus in dextera sua; et domina- judicium de Comtur super principes, id est, super novem ordines angelorum, mentariis secundum illud, Princeps militia, vel princeps virtutum inter Hierego sum. Et insuper sanctos et in sua membra collocavit onymiana cum ipsis novem ordinibus angelorum." Sed non est hoc editis.) Opus Hieronymi, inquiunt: et quidem totum ejus esse non videtur: quamplurima tamen in eo contenta vere Hieronymiana esse negare nemo potest: et quare hæc ipsa ei denegentur rationem nullam video. Nam quod memorabilem Hieronymi locum ex Commentariis in Epistolam ad Ephesios adducit Petavius, illud plane nihili est: sunt enim illi ipsi Commentarii nihil aliud ferme quam ex Veterum scriptis excerpta, ut fatetur ipse Hieronymus: et locus ipse qui adducitur videtur esse plane Origenicus. Neque illud me movet, quod septem ordines enumeret lib. ii. contra Jovinianum, quem juvenis scripsit; tametsi inde colligat Petavius satis inconsequenter, " Nondum Hieronymo constitisse de Ordinum numero et appellatione." Satis enim Hieronymo constabat de novenario Ordinum numero et appellatione, cum scripsit Apologiam adversus Ruffinum secundam, in qua Origenis hæretica rhetorice depingit: "In restitutione omnium, quando indulgentia principalis venerit, cherubim et seraphim, thronos, principatus, dominationes, virtutes, potes-

tates, archangelos, angelos, diabolum, dæmones, animas omnium hominum, tam Christianorum quam Judæorum et Gentilium unius conditionis et mansuræ fore." Novenarium igitur Ordinum numerum distincte expressit Hieronymus, quem Dionysius primum prodidit: erat itaque Dionysius Hieronymo antiquior. Neque hoc mirum videri debet: cum Basilius Seleuciensis Hieronymo synchronus Oratione xxxix. eosdem novem ordines tanquam suo tempore notissimos enu-Τάς τε των άγγελων χοροστασίας παραδραμείν, καλ τούς αὐτῶν ταξιάρχας μετ' αὐτῶν καταλιπεῖν, ὑπεραναβῆναι δὲ καὶ θρόνων τὴν φαιδρότητα, καὶ τὴν ἔντιμον τῶν κυριοτήτων ύπεροχήν, τήν τε των άρχων ήγεμονίαν, και τήν των έξουσιων περιφάνειαν έτι δε καί κραταιον των θείων δυνάμεων, τό τε διορατικον της των πολυομμάτων χερουβίμ καθαρότητος, καὶ τῶν ἐξαπτερύγων σεραφὶμ τὴν κατὰ πᾶν μέρος ἀκώλυτον κίνη-Choros Angelorum percurram, et eorum ordinum principes (Archangelos nempe) relinquam; evehar supra Thronorum splendorem, honoratam Dominationum celsitudinem, Principatuum ducatum, Potestatumque claritatem: Præterea supra potentiam divinarum Virtutum, supra perspicaciam Cherubinorum puritatis, et Seraphinorum sex alarum motionem quaquaversus expeditam.

Visum est doctis quibusdam viris hos libros tribuere,

etiam

Usserio:

ætatis viros doctissimos qui judicaverint hos libros esse Apollinaris, sed etiam ex Veteribus nonnulli qui Areopagitæ Apollinari fuisse pernegabant, aut Apollinari aut Didymo ascribebant: et reverendus Usserius eosdem non dubitabat tribuere aut Apollinari, aut certe synchrono Dionysio cuidam, illi nempe ad quem Apollinaris scripsit, de quo legimus in Collatione inter quos coram Hypatio sub Justiniano habita, "Nam et Beati Julii famosam illam Epistolam manifeste Apollinaris ostendimus fuisse scriptam ad Dionysium." Ab Apollinare quidem scripta Areopagitica non puto, cujus libelli nunc Athanasio, nunc Julio Papæ, nunc Gregorio Thaumaturgo ab hæreticis quibus non ascribebantur, teste Leontio Neapolitano Episcopo; tum quod consentit Pearsonus fragmentis ejus quæ supersunt similia non sint; tum quod dogmatibus ejus minime consentanea sint, quod sæpe observat Maximus. Neque vero Didymo ascribenda arbitror, qui cum Origenista esset, ea scripsisse minime putandus. tum inde colligo verisimillimum esse ea ætate Auctorem

Præterea non tantum Laurentius Valla indicat fuisse suæ

vixisse, qua Apollinaris et Didymus florebant, hoc est quarto Sæculo sæculo.

Dionysii quamplurima usurpasse?

scripti Quid quod ab aliis etiam observatum est, Gregorium Nazi- erant; ut anzenum, qui ante finem quarti sæculi mortuus est, hujus rio Nazi-Haud pauca sane loca anzeno colligi potest.

Billius in Observationibus ex Nazianzeno congessit, et cum Dionysianis contulit. Unum etiam Dallæus ipse satis apposite observavit; et ego quamplurima apud me in eandem rem observata habeo. "Sed quæritur," inquit, "uter ab utro sit mutuatus." Et ego quidem Dionysium a Gregorio ea minime Dionysii mutuatum esse credo: quia scriptor ille ab aliis omnibus stylus et character. Ecclesiasticis scriptoribus plane diversus est, et sui tantum similis. Omnia ferme ad Neotericam Platonistarum scholam conformavit, et a verbis et a notionibus Sanctorum Patrum maxime abhorruit. Quisquis totam Operis ejus compagem, admirandam sententiarum ex Philosophia petitarum rotunditatem, et verborum in eadem incude formatorum perpetuam scaturiginem observat, nunquam ex Gregorio aut alio quocunque Christiano eum sua hausisse autumabit. Qui autem Nazianzeni Orationes omnibus nativæ Rhetoricæ coloribus Nazianzedepictas, et optimo dicendi genere præcipue triumphantes diversus legerit, quoties ad obscuriora quædam et magis philosophica character. deflectit, facile eum aliunde notiones eas derivasse, et quam potuit lucidissime tradidisse fatebitur. Et has quidem nonnunquam ex antiquis Philosophis, sæpius autem ex Dionysio mutuatum esse credimus. Contra Dallæus duobus argumentis, Dionysium ex Nazianzeno sua mutuatum esse contendit: quorum primum manifesta principii petitione laborat, et levissimam conjecturam ab ipso excogitatam pro fundamento habet. "At vero," inquit, "cum claris certisque argumentis supra sit a nobis demonstratum Areopagitica non nisi

post quintum sæculum fuisse edita ac cognita, stultum et absurdum est Gregorium A.D. 389 mortuum hos libros pervolutasse, qui centum et amplius post ejus mortem annis erant nascituri." Certe si Dallæo credimus, centum triginta anni post obitum Gregorii elapsi sunt, priusquam Areopagitica ederentur; sed hoc ab eo tantum dictum, nusquam demonstratum est. Qui enim variarum lectionum in Codice Dionysiano numerum ætate Maximi observaverit, qui yarios Scholiastas, quos ante Maximum in eundem Notas

conscripsisse apparet, qui Joannis Scythopolitani ætatem certam, et Dionysii Alexandrini incertam, ideoque, ut credibile est, multo longius ab illa Maximi remotam, qui Sanctorum Patrum sexti sæculi de vero Areopagita, et aliorum de magno et Beato Dionysio sententiam, qui reliqua quæ de quinto sæculo adduximus, qui denique MSS. Codicum, quos alii memorant, et quem mihi Vir earum rerum, dum viveret, callentissimus mihique carissimus non minoris antiquitatis, quam sit Septuaginta Interpretum in Bibliotheca Regis nostri Codex, esse asseruit, vetustatem noverit, nunquam hæc de sexti sæculi editione dicta pro demonstratis, sed tantummodo pro mera ex conjectura atque præconcepta opinione prolatis habebit. Nulla itaque hic "ineluctabilis temporum ratio" nobis officit. Secundo inquit, "Cur Gregorius, si ista a Dionysio esset mutuatus, auctorem ingrato silentio dissimularet? Cur non ejus nomen ederet apud omnes venerabile?" Respondeo primo, nomen ejus ætate Gregorii non adeo venerabile fuisse: Nazianzenum eum pro vero Areopagita non agnovisse; auctorem eo quo scripsit sæculo pro viro quidem magno, sed sua sub alieno nomine edente acceptum fuisse. Respondeo secundo, Nazianzenum scriptores Ecclesiasticos nominare non solere, si forte eorum sententias adducat. Saltem ego dum illius Opera pervolutavi, neminem ab eo ex Catholicis ita nominatum animadverti. Orphea quidem, Homerum et Hesiodum, Pythagoram, Herodotum, Pindarum et Platonem, Aquilam etiam atque Symmachum nominat; Christianorum scriptorum nomina, quoties eorum aliqua refert, semper, opinor, silentio supprimit. "Ingratum" hoc "silentium" ego non appello: utatur, per me licet, eo dicendi genere quod ipsi maximopere placebat, summus Orator. Certe non magis erga Dionysium quam erga reliquos ingratus fuit. Eum enim pro more suo non semel tacito nomine, ut mihi videtur, significavit. Tum enim Oratione xxxviii. in Theophania, tum etiam xlii, in Pascha hæc verba habet, Ούτω μέν οὖν τὰ ἄγια τῶν Nazianzeni άγίων, ἃ καὶ τοῖς Σεραφὶμ συγκαλύπτεται καὶ δοξάζεται τρισὶν άγιασμοίς είς μίαν συνιούσι κυριότητα καὶ θεότητα, δ καὶ ἄλλο τινί τών πρό ήμων πεφιλοσόφηται κάλλιστά τε καὶ ύψηλότατα.

Locus ex Nazianzeni Theopha-nia, ubi Dionysi-

g Alludit fortasse ad fratrem suum, anno 1670, mortuum. Vir erat bene Ricardum Pearsonum, Collegii Rega-lis Cantabr. Socium, non ita pridem, Sacris fratri seniori operam navaverat.

Sic nimirum sancta sanctorum, quæ etiam a Seraphinis obte- um, tacito guntur ac tribus sanctificationibus celebrantur, in unam Domi-nomine, respicit. nationem et Deitatem coeuntibus, quemadmodum et alius quidam ante nos pulcherrime et sublimissime philosophatus est. Hunc alium quendam Dionysium significare Vir in Lingua Græca summus Gulielmus Budæus observavit: quamvis S. Athana-Quod vidit sium hic subintelligi notaverit Elias Cretensis. Sed quo Budæus. minus hæc de Athanasio intelligam, duo potissimum vetant, tum temporis ratio, tum genus scriptionis. primo Gregorius vocat τινὰ τῶν πρὸ ἡμῶν, học est quendam qui ante ipsum vixit; quo loquendi genere uti solent Græci scriptores, cum hominem intelligunt antequam ipsi nati sint, aut saltem memoria pollerent, mortuum. Nazianzenus autem maximam vitæ partem cum Athanasio simul consumpsit: has ipsas Orationes Constantinopoli dixisse videtur ante septennium post Athanasii mortem; scripsit autem, cum de statis solennibus agant, forte etiam antequam Athanasius decessit. Qui autem eadem ætate vixit, licet ante eum qui scribit, et antequam scribat, jam defunctus sit, dici solet Græce 7/s καθ' ήμᾶς, quidam qui nostra ætate vixit, ut ipse loquitur Oratione xxxvi. 'Ως τῶν καθ' ἡμᾶς φιλολόγων τις. Græce enim τὸ καθ' ήμᾶς, et ἐπὶ τῶν ήμετέρων χρόνων idem sonant: τὸ πρὸ ἡμῶν igitur proprie idem quod πρὸ ἡμετέρων χρόνων, ante ætatem nostram. Ita Gregorius ipse Orat. xliv. καθώς ήδη τινές των πρό ήμων το Σολομώντειον έξειλήφασιν. Orat. xxviii. τὸ ἔτοιμον εἰς ἐξουσίαν ἀργὸν εἰς ἐπιθυμίαν, ώς τις ἔφη τών πρὸ ήμων, et Orat. xxxvi. τούτων οὐδεν φαμεν, εί καί τισι των πρδ ήμῶν ὡς ἰσχυρὰ τέθειται. Aliquem igitur Nazianzenus indicat, quem ipse præ ætate non novit: quod de Athanasio dici non potest. Secundo, illa verba ύψηλότατα πεφιλοσόφηται, indicare videntur aliquem, qui locutione quadam grandi atque sublimi eam rem prosecutus sit: id vero Athanasio nunquam tribuere voluit Nazianzenus, cujus styli simplicitatem ipse optime novit, cujus orationis sublimitatem in Panegyrico nunquam laudavit, quem tantum σοφον τον λόγον, σοφώτερον την διάνοιαν dixit. Neutrum igitur Athanasio, ambo Dionysio conveniunt; quem postremis Eusebii temporibus scripsisse nostra fert sententia. Certe quod mihi maxime verisimile videbatur dixi; et rem totam doctiorum judicio submittoh.

h Sententiam Pearsoni de Pseudo-Dionysio impugnat Vir doctus, Mi-§ 11. Librorum istorum parentem

fuisse Petrum Fullonem suspicatur. Pearsonus ut in re incerta sententiam suam proponit: quæ tamen probabilior fortasse quibusdam videbitur, quam recentioris Critici subtilis quidem et acuta, sed parum firmis argumentis innixa, disquisitio. Certe Pseudo-Dionysius philosophicam potius quam theologicam pravitatem sapere videtur; nec Petrum Fullonem, turbulentum hominem et a Musis alienum, scripta ulla edidisse narrant veteres, nisi forte excipias Sermonem unicum, cujus mentio fit apud Asse-mani Biblioth. Orient. tom. ii. 80. Nec sine injuria tanti viri credendum est, Maximum, nobilem Confessorem, qui Ecclesiæ fidem periclitantem contra Monothelitas luculentissimis rationibus propugnavit, in tam gravem errorem lapsum, ut sine fraudis suspicione hæreticum istum non modo Dionysii nomine honestaret, sed dignum crederet quem perpetuo Commentario illustraret.

Cæterum, arrepta sibi ex Quieni exemplo licentia conjecturæ, paullo ulterius animo indulgens Maturinus V. La Croze, in Historia, quam vocat, Christianitatis Æthiopicæ, lib. i. non dubitat fraudis reum postulare virum illum probitate et simplicitate vitæ spectatum, Synesium Ptolemaidis Episcopum. Hoc vero est antiquitatem Ecclesiasticam pro arbitrio fingere, aut potius iniquissime depravare.

Lenior et fortasse potior sententia est, quæ Usserio aliquando obversabatur, hæc scripta a Dionysio quodam, Areopagitæ cognomine, sæculo quarto nondum adulto, provenisse; inde nominis errore, et studiis sequioris ævi, Viro Apostolico ascripta. Idem fere contigit, si Dodwellum audias, Justino Siculo confuso cum Justino Martyre. Dissert. in Iren. iii. § 22.

## CAP. XI.

- (I.) Argumentum Negativum refutatur. Non rejicitur quod Negativum sit, sed quod in hac re vim nullam habeat. Argumentum a Testimoniis Affirmativum Negativum de-Intra annos circiter cc quot Auctores Ignatianis testimonium præbent. (II.) Ignatiana non fuerunt Alexandrinis incognita. Eutychii narratio excutitur. Episcopos in Agypto fuisse ante Demetrium probatur. (III.) De Æthiopicæ Ecclesiæ origine et Episcopis fuse disputatur. (IV.) Ad argumentum de Ionensibus et Boioariis respondetur; et de Hieronymo atque Epiphanio. Ignota fuisse Tertulliano Ignatiana demonstrari non potest; (VI.) ut neque Caio, (VII.) neque Clementi Alexandrino, neque Origeni, neque Julio Africano, neque Lactantio, neque Dionysio Alexandrino. Argumenti collectio responsionum collectione expungitur.
- (I.) Cum in priori Vindiciarum parte de omnibus quæ ad externum Argumentum a testimoniis petitum pertinent disputare mihi constitutum sit, jamque singulos testes ad Ignatiana confirmanda adductos ab Adversarii objectionibus liberaverim; necesse est ut eadem opera Argumentum illud quod omnium simul testimoniorum vim enervatum it examinem, et formidandam alti ac diuturni silentii nubem dispergam. Ecce enim Dallæus Argumentum fabricatus est et exposuit, quod Argumenunum sibi satis esse confitetur; adeo ut reliqua omnia ideo læi ex tantum afferat, ut iis satisfaciat qui huic non argumento, sed Ecclesiastiargumentandi generi diffidunt. Hoc igitur fuse quinque inte-scriptorum gris Capitibus a quinto incipiens prosequitur. inquit, "et quidem adversus universas istas Epistolas commune argumentum a scriptorum Ecclesiasticorum silentio ducitur, qui ante Eusebium apud nos floruerunt."

Id rejicit Pearsonus, non quod sit;

Non nunc de vi Argumenti a testimonio Negativi, sive a silentio scriptorum petiti disputo; non nego aliquod hujusmodi aliquando etiam de suppositione alicujus scripti valere: imo libenter non tantum concedo, sed et contendo tali argumento nixum nonnunguam Eusebium ipsum, quem sequimur, aliquorum librorum auctoritatem respuisse; ut Andreæ et negativum Joannis et aliorum Apostolorum Actus repudiabat, ὧν οὐδὲν οὐδαμῶς ἐν συγγράμματι τῶν κατὰ διαδοχὰς Ἐκκλησιαστικῶν τις ανήρ είς μνήμην αγαγείν ήξίωσε. Quos nullus unquam qui continuata ab Apostolis successione in Ecclesia docuit in scriptis suis commemorare dignatus est. Hist. Eccl. lib. iii. cap. 25. Clementis etiam Epistolam secundam rejecit, hanc unicam rationem reddens, Οὐ μὴν ἔθ' ὁμοίως τῆ προτέρα καὶ ταύτην γνώριμον επιστάμεθα δτι μηδε τούς άρχαίους αὐτῆ κεχρημένους Verum hanc non perinde receptam atque approbatam fuisse pro certo habemus, quandoquidem vetustiores ejus testimonio nequaquam usos esse comperimus, lib. iii. cap. 38. Ubi diligenter observandum est discrimen in his ipsis libris dijudicandis ab Eusebio adhibitum; priores prorsus et penitus condemnat, non tantum ob testimoniorum defectum, sed et ob materiam Apostolicis scriptis minime consentaneam, et plane hæreticam: posteriorem autem, quod Vetustiorum testimoniis destitutus esset, pro non adeo recepto atque explorato tantummodo habet, unde ab aliis postea receptus Certum autem est Eusebium nec ullum librum inter Canonicos, nec inter Ecclesiasticos pro indubitate vero recepisse, quem scriptorum Ecclesiasticorum ante se silentio præteritum et Veterum testimoniis penitus destitutum animadvertit; neque pro indubitate falso rejecisse atque condemnasse, nisi præter testimoniorum defectum aliquid in libri materia vitiosum deprehenderit, ut in Petri et Apionis dialogis sub nomine Clementis publicatis, ών οὐδ ὅλως μνήμη τις παρὰ τοις παλαιοις φέρεται οὐδὲ γὰρ καθαρὸν της Αποστολικής ορθοδοξίας αποσώζει τον χαρακτήρα. Quarum apud antiquos nulla omnino exstat mentio: neque enim sincera rectæ fidei ab Apostolis traditæ nota in illis expressa reperitur. Argumentum igitur a testimonio negativum non absolute subterfugimus; sed ubi vim aliquam habet libenter admittimus, imo et urgemus. In Epistolis Ignatio ascriptis, sed nec ab Eusebio, nec ab Hieronymo memoratis admittimus: et cum nemo per quatuor

neque enim oportet;

sæcula post Ignatii mortem earum meminerit, omnino rejicimus. In Epistolis prorsus ante hoc sæculum inauditis, ac ne nunc quidem exstantibus, sed solummodo ad eludendum S. Polycarpi testimonium excogitatis etiam urgemus; et cum nulli unquam sæculo cognitæ fuerint, pro figmento habemus. Idem denique negans argumentum, si forte offeratur, primo discutimus; discussum, si nullam in se vim habere nobis videatur, negamus; et negationis rationem reddimus.

"Ego vero," inquit Vir doctissimus, "non negaverim quæ- sed quod dam esse hujusmodi in quibus perperam hoc argumenti genus causa ejus-modi est, adhibeas:" Et ego affirmare non dubitaverim causam nostram in qua rite ejusmodi esse, ut in ea rite adhiberi minime possit. Si enim adhiberi non potest. unquam argumentum a testimonio negativum nihil valeat, id tum præcipue fit, cum datur argumentum a testimonio affirmativum, quod illi plane contrarium asserit et evincit, Contra enim affirmationem testium omni fide dignorum, nullaque falsitatis aut imbecillitatis suspicione laborantium, nihil valet aliorum negatio, multo minus silentium. Hoc quidem casu argumentum negans seipsum negat: fundatur enim in generali silentio; at cum vel plures vel etiam unus loquitur, generale silentium non est. Qui vim ejus maxime defendunt, tunc tantum efficax esse fatentur, cum "nullus omnino scriptor æqualis vel suppar præstat testimonium;" ubi autem vel plures, vel etiam unus testatur, dici non potest "nullum omnino testimonium præstare." Causa igitur nostra hoc argumentum minime admittit. Non enim tantum Eusebium, qui intra ducentos post obitum Ignatii annos vixit, floruit, et presbyter fuit, locupletissimum testem habemus, sed et ante eum etiam ab ipsa sanctissimi Martyris passione complures. S. Polycarpus has ipsas Epistolas, non alias aut diversas, eodem quo scriptæ sunt anno collegit, edidit, posteritati commendavit: ut fuse probatum est. Philo et Agathopus, B. Ignatii ex Syria comites in Actis proximo anno editis, ut videtur, Epistolam ad Romanos commemorant. S. Irenæus non aliunde quam ex eadem Epistola insignem sententiam transcripsit. S. Theophilus, Antiochiæ Episcopus, aut certe vetus Auctor S. Basilio dictus, ejusdem sæculi, aliam etiam sententiam ex Epistola ad Ephesios mutuatus est. Tertio sæculo Origenes eandem commemoravit juvenis adhuc, et aliam ex Epistola ad Romanos idem senex excerpsit, ac utro-

bique Ignatium nominavit. Non igitur altum in Ecclesia, non diuturnum silentium fuit. Epistolæ S. Ignatii ab ipso earum ortu et notæ et illustres fuerunt, postquam genuino Martyris fœtui, non Eusebius, sed S. Polycarpus obstetricatus est. Ex quo ejus Epistola ad Philippenses data in publico Asiæ conventu personabat, Ignatiana tantopere commendata latere nullo modo potuerunt. Nullum igitur hic silentium; nullum negantis argumenti fundamentum.

Summa argumenti Dallæani.

Summa Argumenti a Viro doctissimo producti hæc est. Si veræ essent hæ Ignatii Epistolæ, eæ fuissent viris eruditis, Justino inprimis, et Irenzo, et Clementi Alexandrino, et Tertulliano, et aliis ejusdem census atque ævi scriptoribus cognitissimæ: sed viris illis eruditissimis cognitæ non fuerunt: ergo Ignatii Epistolæ veræ non sunt. Tum vero pro concesso sumit, nos illud unum negaturos, ignotas scilicet fuisse viris illis has Epistolas. At nos duo hic negamus, primum, si Justinus forte aut Clemens aut Tertullianus aut hi omnes Ignatii Epistolas ignorassent, Polycarpus autem, Philo, Agathopus, Theophilus, Irenæus, Origenes, illis antiquiores aut eorum synchroni novissent, nullo modo sequitur has Epistolas Ignatii veras non fuisse: consequentia igitur tantum est probabilis, non necessaria. Secundo loco negamus ignotas fuisse illis viris has Epistolas, idque ob duas rationes, tum quod probari nunquam posse putamus eos revera ignorasse, tum quod meliori jure nos colligimus eos potius optime novisse. Illæ enim Epistolæ, quæ Polycarpo, Philoni, Agathopodi, Theophilo, Irenæo, et Origeni notæ fuerunt, Justino, Clementi, Tertulliano aliisque ejusdem census atque ævi scriptoribus non videntur incognitæ fuisse. Sed Ignatii Epistolæ illis, ut fuse ostendimus, notæ fuerunt. Et si in horum Operibus quæ nunc exstant mentio harum Epistolarum nulla facta est, fieri tamen potest ut in illis quæ perierunt, qualia fuisse quamplurima scimus, Ignatiana commemorata sint, quemadmodum ab iis quos nominavimus commemorantur. Quod si neque in editis neque in deperditis illi Ignatiana memorassent, ne sic quidem ullo modo sequitur, eos penitus illa ignoravisse quæ alii noverunt. Neque enim eorum cuipiam in animo fuit, omnes scriptores Ecclesiasticos aut etiam maxime præcellentes nominare. denique hi eas forte, aut horum aliquis ignoravit, aut non

vidit, aut in sua Bibliotheca non habuit, illius tamen vel etiam plurium ignoratio efficere non potest, ut quod ab aliis visum, lectum, et usurpatum fuit, id omnino non esset. Cum autem jam liquido appareat nullum in præsenti negotio argumento neganti locum esse; illud "unum," ut voluit Dallæus, nunc restat, ut negemus Ignatiana viris et Ecclesiis celeberrimis fuisse ignota, et conjecturis ejus respondeamus, quibus fretus ea asseruit quæ ipse certissime ignoravit. Et ab Irenæo quidem orditur, de quo copiose disputat: sed ea omnia suo loco refutavimus. Ab Irenæo autem transit ab Ecclesiam Alexandrinam.

(II.) "Sed neque Alexandrinis," inquit capite vii. "notio- Argumenrem quam Irenæo et Asianis fuisse Epistolicum Ignatium, statu Ecsatis ex quadam singulari illius Ecclesiæ traditione constat." clesiæ Et sane constet Ignatium nostrum Alexandrinis non fuisse dring. notiorem quam Irenæo et Asianis: notior enim Alexandrinis aut aliis quibuscunque esse non potuit, cum illis fuerit notis-Pro Athanasio loquitur sententia quam excerpsit; pro Asianis Epistola Polycarpi per tot sæcula apud ipsos lecta. Sed "est hæc doctrina," inquit, "ab Ignatio inculcata, non aliter quam ab uno Episcopo presbyteris præsidente regi posse ac debere singulas Christi Ecclesias." De "singulis" nihil dixit Ignatius, et potest in ea voce aliquid latere, sed si recte intelligatur, ea certe Ignatii doctrina fuit, et, ut opinor, Apostolorum discipulo et Episcopo dignissima. An autem hæc doctrina Alexandrinis erat incognita, ut inde etiam Ignatium iis penitus ignotum fuisse colligamus? minus. In nulla unquam Ecclesia magis recepta et observata est hæc doctrina, quam in Alexandrina. Nulla sunt certiora, aut magis apud omnes in confesso monumenta, quam quæ de Ecclesia Alexandrina prodita sunt. Unde Vir maximus, Hugo Grotius, qui putavit ab initio Ecclesias communi Pres- (Grotii byterorum, qui iidem omnes et Episcopi, ut ait, Paulo Cle- opinio de primitivo mentique dicuntur, consilio fuisse gubernatas, in ea sententia Ecclesiafuit quod exsors Episcoporum auctoritas Ecclesiæ consuetu- mine.) dine post Marci mortem Alexandriæ, atque eo exemplo alibi introduci cœperit, ut ipse testatur Epistola clxii.ª Certe S. Marcum Alexandriæ constituisse Ecclesiam omnes scribunt, Episcopatum ibi habuisse Hieronymus Præfatione in

Grotii Epist. ad Gallos, p. 397. ed. Elzevir. 1650.

um Eutychii Patriarchæ Alexandr.

Matthæum; ordinasse Episcopum nomine Anianum, vel Ananiam, eodem consensu tradunt: adjunxisse Aniano ut Episcopo certum Presbyterorum et Diaconorum numerum pariter referent. Ipse Eutychius Patriarcha Alexandrinus, Testimoni- cujus Originibus adversus Ignatium utuntur, non aliter narratb. Credit ab eo tempore Hananias in Christum, unde baptizavit eum Marcus, et Alexandriæ Patriarcham constituit. Fuitque is Patriarcharum qui Alexandriæ præfecti sunt primus, Constituit autem Evangelista Marcus una cum Hanania Patriarcha duodecim presbyteros, qui nempe cum Patriarcha manerent. Vetus Marci Historiæ auctor, Beatus Marcus Anizanum ibidem ordinavit Episcopum, et tres presbyteros, et septem Ecce ipsissimam faciem Ecclesiæ Ignatianæ! Ananias enim idem Alexandriæ fuit quod Ignatius Antiochiæ, quod Polycarpus Smyrnæ. Potestatem in Presbyteros habuisse negari non potest, cum vel ipsum vel successores ejus etiam ii, qui eos volunt a Presbyteris ordinatos, cum ea auctoritate describant. Etiam S. Hieronymus Epistola ad Euagrium. "Nam et Alexandriæ," inquit, "a Marco Evangelista usque ad Heraclam et Dionysium Episcopos Presbyteri semper unum ex se electum in excelsiori gradu collocatum Episcopum nominabant, quomodo si exercitus Imperatorem faciat." Ananiæ itaque successores, singulares Alexandriæ Episcopi, usque ad Heraclam vel Demetrium in excelsiori gradu, quam Presbyteri sui, fuerunt: et quidem cum auctoritate et potestate in Presbyteros, ut Imperator in milites. Ita agnovit in Theophilo Alexandrino Episcopo την αὐθεντείαν της εὐαγγελικής διαδοχής Synesius ipse Episcopus, id est, summa auctoritatem et exsortem, non ea ætate acquisitam, sed ab ipsa successione Marci Evangelistæ derivatam, Epist. lxvi. ideoque eum ita alloquitur, Έγω δε βούλομαι, καὶ ἀνάγκη μοι θεία, νόμον ἡγεῖσθαι παν δ, τι αν εκείνος δ θρόνος θεσπίση. Ego autem volo, et necessitas mihi divina incumbit, legem existimare mihi præscriptam quicquid ab illa cathedra tanguam divinitus indicatum fuerit, Epist. lxvii. Quando igitur Ignatius Epistolas scripsit, eadem forma regiminis Ecclesiastici Alexandriæ fuit, quæ erat Antiochiæ, et quam in aliis civitatibus fuisse testantur Epistolæ.

Clementis Alex. et Origenia

Imo vero ante Heraclam, eadem doctrina quæ ab Ignatio prodita est in Ecclesia Alexandrina tanquam ab initio tradita

b Fusius de Eutychio agit Pearsonus infr. sect. ii. hujus capitis.

conservabatur. Hoc est illius Martyris effatum unde reliqua testimonia pendent, Οί Ἐπίσκοποι οί κατὰ τὰ πέρατα ὁρισθέντες ἐν Ἰησοῦ de Episcopatu Χριστοῦ γνώμη εἰσίν. Episcopi per terrarum oras constituti ex primitivo. Christi sunt sententia, id est, ex voluntate Christi Apostolis cognita, et ab iis tradita ordinati. Quibus nihil aliud intelligi potest quam Episcopatum fuisse ab Apostolis ex voluntate Christi institutum. Id autem Clemens Alexandrinus, a Pantæno sine controversia edoctus, populares suos diu ante Heraclæ Episcopatum docuit, Ἐπεὶ καὶ αἱ ἐνταῦθα κατὰ τὴν Έκκλησίαν προκοπαί Ἐπισκόπων, Πρεσβυτέρων, Διακόνων μιμήματα, οίμαι, 'Αγγελικής δόξης, κάκείνης τής οίκονομίας τυγχάνουσι. Quoniam et hic in Ecclesia progressiones Episcoporum, Presbyterorum, et Diaconorum imitationes, ut arbitror sunt gloriæ Angelicæ et illius dispensationis, Stromat. lib. vi. cap. 13. § 107. "Ex usu," inquit Blondellus, "natam distributionem," admittebat. Accipiamus quod dat: ex usu erant hi tres gradus sive progressiones sacrorum ordinum in Ecclesia illa scilicet, in qua Clemens scripsit et Presbyter fuit. Fuerunt igitur in Ægypto ex usu Episcopi, Presbyteri, Diaconi, cum Clemens scripsit, quod Dallæi argumentum prorsus elidit, ut postea ostendemus. "Sed eandem tamen," inquit Blondellus, Blondelli divinitus per "Apostolum institutam pleno ore negabat." temeritas Hoc ego effatum tam falsum esse affirmo quam quod falsissimum est. Nam ipse alibi diserte scribit diversa præcepta Episcopis, Presbyteris et Diaconis in S. Scriptura data esse, Μυρίαι δὲ ὅσαι ὑποθηκαι εἰς πρόσωπα ἐκλεκτὰ διατείνουσαι έγγεγράφαται ταις βίβλοις ταις άγίαις αι μεν πρεσβυτέροις, αί δὲ ἐπισκόποις, αί δὲ διακόνοις, ἄλλαι χήραις. Quamplurima autem præcepta quæ ad electas personas pertinent in sanctis libris scripta sunt; hæc quidem presbyteris, alia vero episcopis. alia diaconis, alia autem viduis, Pædagog. lib. iii. cap. 12. Agnoscit igitur Clemens, "Alexandrinæ Ecclesiæ presbyter, Pantæni auditor, qui post ejus mortem Alexandriæ Ecclesiasticam scholam tenuit, et κατηχήσεων magister fuit," teste Hieronymo, non tantum tres gradus, sive προκοπάς Episcoporum, presbyterorum, et diaconorum in Ecclesia ex usu receptos, sed et usum illum ex Apostolica institutione derivatum. Quatuor enim genera personarum in Scripturis electa agnoscit; non minus distinguit præcepta quæ dantur Episcopis ab iis quæ injunguntur presbyteris, quam ea quæ

diaconis ab iis quæ viduis præcipiuntur. At distinctæ sunt personæ, aut officia, quibus diversa præcepta demandantur. Agnovit igitur Clemens Alexandrinus eam sacrorum ordinum distributionem, cujus usum agnoscit Blondellus, divinitus per Apostolos fuisse institutam.

Hæc Clemens ex Pantæni Schola, ex Clementis eadem Origenes. Sic enim ille juvenis adhuc Homil. xiii. in S. Lucam. Si audacter expedit loqui Scripturarum sensum sequenti, per singulas Ecclesias bini sunt Episcopi, alius visibilis, alius invisibilis, ille visui carnis, hic sensui patens. Et rursus, Ego puto inveniri simul posse et angelum et hominem bonos Ecclesiæ Episcopos, et quodammodo unius operis esse participes. Quod cum ita sit, petamus omnipotentem Deum, ut Angeli et homines Ecclesiarum Episcopi adjumento sint nobis, et sciamus quoniam utrique pro nobis a Domino judicentur. Que certe pura puta sunt Origenica, ut de Auctore harum Homiliarum dubitari non possit. Hæc autem ex sensu Scripturarum habuit Origenes, ut ipse profitetur: ex illarum igitur doctrina agnoscit in singulis Ecclesiis unum hominem visibilem Episcopum. Idem Homilia xvii. Sicut enim ab Ecclesiasticis dignitatibus non solum fornicatio sed et nuptiæ repellunt: neque enim Episcopus, nec presbyter, nec diaconus, nec vidua possunt esse digami : sic forsitan et de cœtu primitivorum immaculatorumque Ecclesiæ, quæ non habet maculam neque rugam, ejicietur digamus: non quo in æternum mittatur incendium, sed quo partem non habeat in regno Dei. Quis autem non statim videt hæc etiam esse vere Origenica? His autem Origenes, quod ad Ecclesiasticas dignitates attinet, Clementem præceptorem suum sequitur, et tanquam quatuor diversas enumerat, uni quidem in hac re præcepto Apostolico. sed separatim tradito, subjectas. Ita ipse in Commentariis ad Matthæum difficultatem quæsiti κατὰ τὴν τοῦ ᾿Αποστόλου περί τῶν Ἐκκλησιαστικῶν πραγμάτων νομοθεσίαν solvere conatur. Quam hoc modo proponit, Οὐδένα γὰρ τῶν ἀπὸ τῆς Έκκλησίας ύπεροχήν τινα παρά τούς πολλούς ώς έν συμβόλοις ανειληφότα βούλεται ὁ Παῦλος δευτέρου πεπειρασθαι γάμου. Ex iis enim qui Ecclesiæ nomen dederunt neminem qui dignitatem aliquam præ multis quasi in symbolis fuerit consecutus, Paulus secundas nuptias expertum fuisse vult. Tum vero ut ostendat omnem Ecclesiæ dignitatem huic legi

subjectam esse, de singulis distincte agit, probatque primo de Episcopis, secundo de diaconis, tertio de viduis, quarto de presbyteris, singulis e S. Paulo locis productis. Dein in ipsa solutione, Μήποτε ἐπεὶ σύμβολόν ἐστι καὶ ὁ Ἐπίσκοπος, καὶ ὁ πρεσβύτερος, καὶ ὁ διάκονος ἀληθινῶν κατὰ τὰ ὀνόματα ταῦτα πραγμάτων, έβουλήθη αὐτοὺς συμβολικώς μονογάμους καταστήσαι. Annon quandoquidem symbolum est et Episcopus, et presbyter, et diaconus verarum secundum hæc nomina rerum, voluerit illos symbolice monogamos constituere? Hos igitur tres distinctos gradus, sive ὑπερογὰς et dignitates Ecclesiasticas Origenes ex ipso sacro codice derivat, et cum Clemente tot distincta officia distinctis etiam Apostolicis præceptis Origenis regulata agnoscit. Ut in optimo de Oratione libro nondum Liber de Oratione. edito, sed ab Huetio propediem edendo, Περί των 'Οφειλών seu De Debitis in Oratione Dominica agens, postquam de generalibus omnium Christianorum officiis, ut Clementinus ille Pædagogus, disseruisset, hæc addit, Χωρίς δὲ τούτων καθολικωτέρων ὄντων έστί τις χήρας προνοουμένης ύπὸ τῆς Έκκλησίας όφειλη, καὶ έτέρα διακόνου, καὶ ἄλλη πρεσβυτέρου, καὶ Ἐπισκόπου δὲ ὀφειλή βαρυτάτη ἐστὶν ἀπαιτουμένη ὑπὸ τοῦ τῆς ὅλης Ἐκκλησίας Σωτῆρος, καὶ ἐκδικουμένη εἰ μὴ ἀποδιδώτο. Præter autem hæc universaliora est quoddam viduæ, cujus curam gerit Ecclesia, debitum, et aliud diaconi, et aliud presbyteri; Episcopi autem præterea debitum est a totius Ecclesiæ Salvatore exactum, et si non reddatur vindicatum. Ut ipse etiam Homilia quinta in Ezechielem: Pro (Heec in modo graduum unusquisque torquebitur. Majorem pænam notulas suas conhabet qui Ecclesiæ præsidet et delinquit, (id est, Episcopus.) tulit Gul. Annon magis misericordiam promeretur ad comparationem non satis fidelis Catechumenus? Non magis venia dignus est laicus, si gratus in Pearsoad diaconum conferatur? Et rursus comparatione presbyteri num.) diaconus veniam plus meretur; Plane ut idem Homilia ii. in Jeremiam, Πλείον έγω ἀπαιτοῦμαι παρά τὸν διάκονον, πλείον ό διάκονος παρά τὸν λαϊκὸν, ὁ δὲ τὴν πάντων ἡμῶν ἐγκεχειρισμένος άρχην αὐτην την Έκκλησιαστικήν ἐπὶ πλείον (vel ἔτι πλείον) ἀπαιτείται. Hoc est, interpretante Hieronymo, Plus a me exigitur quam a diacono; plus a diacono quam a laico. Qui vero totius Ecclesiæ arcem obtinet, pro omni Ecclesia reddet rationem. Origenes presbyter fuit, ideoque ait, Plus a me exigitur quam a diacono, quod presbyteratus PEARS. VINDIC.

gradus esset diaconatu superior, plus a diacono quam a laico, quia laicus secundum illius sententiam nullam in Ecclesia dignitatem obtinet, at, inquit, ille qui ad principatum supra nos omnes tum laicos, tum diaconos, tum etiam presbyteros ordinatus est, hoc est Episcopos, majori adhuc debito obstrictus est. Quæ verba pessimo consilio dissimulavit Blondellus in Apologia, cum ipse noverit omnia sua consectaria e prioribus verbis male deducta, his ipsis apertissime refutari. Idem lib. iii. contra Celsum Episcopi χαρακτηριστικον tradit, illudque non ex humana institutione, aut ex Ecclesiæ consuetudine, sed ex Apostolicis præceptis describit, et argumento e Scriptura ducto opponit, Καὶ δῆλον ὅτι ἐν τώ χαρακτηριστικώ των καλουμένων Ἐπισκόπων διαγράφων δ Παθλος όποιον είναι χρή τον Ἐπίσκοπον, έταξε καὶ τον διδάσκαλον, λέγων δείν αὐτὸν είναι δυνατὸν καὶ τοὺς ἀντιλέγοντας ελέγχειν, ίνα τούς ματαιολόγους καὶ φρεναπάτας ἐπιστομίζη διὰ τῆς ἐν αὐτῷ σοφίας καὶ ὥσπερ μονόγαμον μάλλον διγάμου αίρειται είς Έπισκοπήν και ανεπίληπτον έπιλήπτου, καὶ νηφάλιον τοῦ μὴ τοιούτου, καὶ σώφρονα τοῦ μὴ σώφρονος, καὶ κόσμιον παρὰ τὸν κᾶν ἐπ' ὀλίγον ἀκόσμιον ούτω θέλει τὸν προηγουμένως εἰς Ἐπισκοπὴν κατασταθησόμενον είναι διδακτικόν καὶ δυνατόν πρός τὸ τούς ἀντιλέγοντας ἐπιστομίζειν. Et manifestum est, quod in ipso characteristico eorum qui Episcopi (apud nos) vocantur, Paulus describens qualem virum oporteat esse Episcopum posuit et Doctorem, inquiens eum oportere esse potentem contradicentes redarquere. ut vaniloquis et seductoribus obturet os per propriam sapien-Et quemadmodum unius uxoris virum iteranti matrimonium præfert in electione ad Episcopatum, irreprehensibilem reprehensibili, sobrium longe dissimili, temperantem intemperanti, compositis moribus ornatum vel parum composito; ita vult eum qui antecedenter ad Episcopatum promovendus est, habere docendi facultatem, et potentem esse ad obstruendum os contradictoribus. Et quidem Episcopi characteristicum alibi notat Origenes, ut in Commentariis ad Matthæum, Γενναίων δ', οίμαι, καὶ ἐχόντων τὰ χαρακτηρίζοντα τὸν Ἐπίσκοπον πάντα ἔργον ἢν προτρέψασθαι τοὺς καὶ δυναμένους καὶ πειθομένους τη προτροπή, καὶ διὰ τοῦ παρέχειν ἐκ τοῦ κοινοῦ αὐτοῖς καὶ ἄλλους ἐπὶ τοῦτο παρακαλεῖν. Nobilium autem, opinor, et eorum qui omnia Episcopum intime constituentia atque de-

scribentia possident opus esset, eos adhortari quibus facultas suppetit, quique adhortationi obtemperant, ipsisque res vite necessarias e communi subministrando alios ad idem quoque impellere. Et in iisdem Commentariis, Propter quod et definiens quales debeant esse Episcopi, sic dicit, Non litigiosi, non percussores, sed mansueti, ornati, et quæcunque inter fideles et sapientes servos inveniuntur et dispensatores quos constituit dominus super familiam suam, sicut dicit Lucasc. Erant igitur τὰ γαρακτηρίζοντα τὸν Ἐπίσκοπον secundum Origenem, plane quemadmodum τὰ γαρακτηρίζοντα τὴν άγίαν χήραν, ut ipse loquitur in S. Joannem<sup>d</sup>, omnia ex præceptis Dominicis vel Apostolicis delineata. Et memorabilis omnino locus est eodem libro<sup>e</sup>, quo Ecclesias Christianorum ex adverso cum Ecclesiis seu concionibus Gentilium componit, Ἐκκλησία μὲν γὰρ τοῦ Θεοῦ, φέρ' εἰπεῖν ή Αθήνησι, πραειά τις και εὐσταθης (ut de Polycarpo S. Ignatius) ἄτε Θεώ άρέσκειν τῷ ἐπὶ πᾶσι βουλομένη ἡ δ' ᾿Αθηναίων Ἐκκλησία στασιώδης και οὐδαμώς παραβαλλομένη τῆ ἐκεῖ Ἐκκλησία τοῦ Θεοῦ τὸ δ' αὐτὸ ἐρεῖς περὶ Ἐκκλησίας τοῦ Θεοῦ τῆς ἐν Κορίνθω, και της 'Εκκλησίας του δήμου Κορινθίων και φέρ' είπειν περί Ἐκκλησίας του Θεού της εν Αλεξανδρεία, καὶ Ἐκκλησίας τοῦ ᾿Αλεξανδρέων δήμου. Nam Ecclesia Dei, verbi gratia, quæ Athenis est, mansueta est et probe composita, quippe quæ Deo, qui est super omnia, se approbare cupiat : Atheniensium autem concio seditiosa, nec ullo modo cum Ecclesia Dei quæ ibidem est conferenda. Idem etiam dicas de Ecclesia Dei quæ est Corinthi, et Ecclesia, sive concione, populi Corinthiorum; et, verbi gratia, de Ecclesia Dei quæ est Alexandria, et concione populi Alexandrini. Memorat itaque Origenes exempli gratia tres Ecclesias Græcis notissimas. Atheniensem, Corinthiacam, Alexandrinam: ostendit in his civitatibus populum Gentilium nullo modo cum populo Christiano esse conferendum. Inde progreditur ad dignitates Ecclesiasticas, easque componit cum magistratu Senatugue Gentilium, βουλήν Ἐκκλησίας Θεού βουλή τή καθ' έκάστην πόλιν συνεξετάζων, senatum Ecclesiæ Dei senatui in qualibet civitate constituto comparans, et βουλευτάς Christianos βουλευταίς Gentilium opponens. Hi autem βουλευταί

c Comm. Lat, in Matt. § 61.

<sup>·</sup> Scil. Lib. iii. contr. Cels.

d Tom. xxxii. 7.

Christiani sane fuerunt presbyteri. Post hos igitur ascendit ad principem seu summum in unaquaque Civitate Magistratum, ούτω δε καὶ ἄρχοντα Ἐκκλησίας εκάστης πόλεως ἄρχοντι των έν τη πόλει συνγκριτέον. Eodem modo princeps Ecclesiæ uniuscujusque civitatis cum summo eorum qui in Civitate sunt (Episcopus Magistratu conferendus est. Ut autem presbyteri βουλευταί sunt, ita ἄρχων Ἐκκλησίας Episcopus est, ut ipse in Commentariis ad Matthæum, Οὐ μιμητέον τῷ ἄρχοντι τῆς Ἐκκλησίας τὸν ἄρχοντα τῶν ἐθνῶν. Idque cum Athenis, Corinthi, et Alexandriæ, tum in unaquaque civitate, teste Origene, obtinuit. Idem etiam Homilia xx. in Lucam, Si Jesus filius Dei subjicitur Joseph et Mariæ, ego non subjiciar Episcopo, qui mihi a Deo ordinatus est pater? non subjiciar presbytero, qui mihi Domini dignatione præpositus est?

> Ita ille adhuc juvenis, nondum presbyter factus. Agnoscit autem in Ecclesia Alexandrina Episcopum a Deo ipso tanquam patrem ordinatum, non minus quam presbyterum Domini dignatione præpositum. Unde in Commentariis ad Matthæum ait, Ούτω δε καὶ γονεῖς πάντας τοὺς ἀνεπιλήπτους Έπισκόπους καὶ τοὺς ἀνεγκλήτους πρεσβυτέρους λαμβάνει τις ανθ' ων καταλέλουπε δύο. Ita irreprehensibiles Episcopos omnes et presbyteros inculpatos in parentes assumit quispiam pro duobus illis quos deseruit. Quinetiam vetustatem dignitatemque Episcopalis ordinis paulo post depingit, 'Αγών δέ έστι και καθελείν οίημα διά τὸ έκ πατέρων διατετράφθαι έν Χριστιανισμώ μέγα φρονούντας καὶ μάλιστα έπὰν τύχη πατράσιν έπαυχείν, και προγόνοις προεδρίας ήξιωμένοις έν τή Έκκλησία Ἐπισκοπικοῦ θρόνου, ἡ πρεσβυτερείου τιμής, ἡ διακονίας είς τὸν λαὸν τοῦ Θεοῦ. Contentione autem opus est ad deprimendam eorum arrogantiam, qui quod a parentibus in Christianismo educati sunt, de se magnifice sentiunt; et præsertim si parentibus et proavis efferantur qui Episcopalis in Ecclesia sedis prærogativum jus, vel presbyterii dignitatem tenuerint, vel diaconi officio erga populum Dei functi sunt'i. His enim sua ætate plurimos fuisse innuit, quorum proavi ab Episcopis educati sunt; Episcopi autem illi sane fuerant S. Ignatio coævi, si non et Apostolis. Quare in iisdem Commentariis illud S. Lucæ exponens, καὶ ὁ ἡγούμενος, ώς ὁ διακονών, tanquam præceptum Christi ipsius de officio

> > f Tom. xv. 25, 26,

Ecclesise.)

Episcopi interpretatur, ὁ δε ήγούμενος, οὕτω δὲ οἰμαι ονομάζειν τὸν καλούμενον ἐν ταῖς Ἐκκλησίαις Ἐπίσκοπον, ὡς ὁ τοις ύπηρετουμένοις διακονούμενος. Princeps vero, (sic autem eum appellare existimo qui in Ecclesiis Episcopus vocatur) tanquam qui ministrantibus ministrat, καλ ταθτα μέν ό τοθ Θεοῦ διδάσκει ήμᾶς λόγος, atque hæc quidem docet nos Dei verbum. Nam ut postea observat, Peccat in Deum quicunque Episcopus, qui non quasi conservis servus ministrat, sed quasi dominus. Idem in Ezechielem Homilia xvi. Qui vero religionem penitus aversantur, in tantum ut non curent de Episcopo, de presbyteris, de diaconibus, de fratribus, sed cum omni procacitate delinguunt, similes fiunt meretrici cum fiducia prostitutæ. Et in Isaiam Homilia vi., Ergo hoc dicit, ut Episcopus mittens aquam in pelvim et exutus vestibus suis, et præcinctus linteo, me extendente lavet pedes meos? Vos, inquit, debetis invicem lavare pedes vestros. quod dicitur, nemo vestrum mandatum servabit. Nemo enim quibuscunque venientibus assumens linteum diaconus, vel presbyter, sive Episcopus lavat pedes. Sed si intelligas ea quæ scripta sunt, qui vere beati sunt Episcopi servientes Ecclesiæ mittunt aquam de Scripturis in pelvem animæ, et tentant pedum discipulorum sordes lavare, et eluere et projicere. sic custodiunt Episcopi mandatum sequentes Jesum. presbyteri. Quibus consentiunt ea quæ in Commentariis in Joannem legimus, in MS. nostro fidelius quam in editis repræsentata, pag. 390 g. Καὶ μὴ θαυμάσης εἰ ἀνάγειν σε δεῖ τὸ, εἰ ἀγίων πόδας ἔνιψεν, ὅπου κελεύονται αἱ ἀνάλογον τοῖς πρεσβυτέροις πρεσβύτιδες είναι καὶ καλοδιδάσκαλοι. "Ορα δε εί μη και εργώδες εστι το πάνθ οντινούν μαθητευόμενον τώ Χριστώ θέλοντα την λέγουσαν έντολην, και ύμεις οφείλετε άλλήλων νίπτειν τους πόδας, ώς όφειλόμενον έργον εθέλειν ποιείν το νίψαι τους σωματικούς και αισθητούς πόδας τών άδελφων, ωστε τους εν όποιαποτουν ύποθέσει βίου τυγχάνοντας πιστούς τούτο ποιείν, είτε έν έκκλησιαστική δοκούντας είναι ύπεροχή Ἐπισκόπους καὶ πρεσβυτέρους, είτε καὶ ἐν ἄλλοις Mos ante κοσμικοίς τισιν άξιώμασιν ώστε κατά τοῦτο καὶ τὸν δεσπότην evum Origenis, ήκειν έπὶ τὸ νίπτειν τους πόδας τοῦ πιστεύοντος δούλου, καὶ ut Episτους γονείς του υίου, όπερ έθος ην ου γίνεται δε νυν, η είς Presbyteri ύπερβολήν σπανιώτατα, καὶ παρὰ τοῖς πάνυ άπλουστέροις sanctorum καὶ αγροικοτεροις γίνεται. Nec mireris si tibi exponendum rent.

sit anagogico sensu hoc dictum, Si sanctorum pedes lavit; ubi iubentur illæ quæ presbyteris analogæ sunt presbytides honesta docere. Vide vero annon etiam laboriosum sit cuilibet discipulo Christi, volenti, implere mandatum dicens, Et vos debetis alii aliorum lavare pedes; si velit corporales ac sensibiles fratrum pedes lavare, ut fideles in quovis vitæ genere existentes hoc faciant, sive qui videntur esse in sublimitate Ecclesiastica Episcopi et Presbyteri, sive in quibusdam aliis mundanis dignitatibus; adeo ut hanc ob causam Dominus quoque veniat ad lavandos pedes servi credentis, et parentes filii: quod in more positum erat; sed nunc non fit, vel supra modum rarissime et apud admodum simplices ac rusticiores fit. Et ea etiam quæ Tomo xi. in Matthæum scripta sunt. Τὸ δ' ὅμοιον ἐρεῖς καὶ ἐπὶ τοῦ ὀρεγομένου Ἐπισκοπῆς διὰ τὴν παρὰ ἀνθρώποις δόξαν, ἡ τὴν ἀπὸ ἀνθρώπων κολακείαν, η του ἀπὸ τῶν προσιόντων τῷ λόγω πορισμον διδόντων, προφάσει της εὐσεβείας. 'Ο γοῦν τοιοῦτος Ἐπίσκοπος οὐ καλοῦ έργου ἐπιθυμεῖ, οὐδὲ δύναται είναι ἀνεπίληπτος, οὐδὲ νηφάλιος. οὐδὲ σώφρων, μεθύων ὑπὸ δόξης, καὶ ἀκολάστως αὐτῆς ἐμφορούμενος το δε αυτό και περί πρεσβυτέρων και διακόνων έρεις. Similiter autem dices de eo qui Episcopatum desiderat, ut gloriam apud homines consequatur, vel hominum assentationem captet, vel quæstum ab iis accipiat, qui sermonem fidei amplectentes pietatis causa dant. Talis igitur Episcopus bonum opus non desiderat, neque potest esse irreprehensibilis, neque sobrius, neque prudens, utpote qui gloria ebrius sit, et intemperanter ea fuerit ingurgitatus. Idem quoque de presbyteris et diaconis dices. Hæc vel ex Græcis, vel ab Hieronymo satis fideliter versis producta: quibus et illa quæ Ruffinus interpretatus est etiam consentanea sunt. Ut ex Homilia in Numeros secunda, quam tandem a Ruffino versam esse constat, ex Prologo in Emerici Bigotii Codice reperto et ab Henrico Valesio ad Eusebium edito, qui etiam in Bibliotheca Collegii nostri SS. Trinitatis exstat MS. Et titulus quidem ita se habet, Incipit Prologus . . . . . Numerorum ad Ursacium. Religua enim manifeste sunt erasa, ob Ruffini nomen, ut videtur. Prima Epistolæ sententia, Utar verbis tibi, frater, beati martyris, Bene admones, Donate carissime, S. Cyprianum certe intelligit, cujus illa verba sunt in initio secundæ Epistolæ, Bene admones, Donate carissime. Reliqua in MS. nostra cum Bigotianis prorsus conveniunt, nisi quod pro breve saltim legatur brevi

saltu, et pro hæc perurgente, multo rectius, hæc perurgente te; Ursacium enim alloquitur, ut bene observavit Huetius. versione igitur Ruffini hæc Origenis habentur. Putasne qui sacerdotio funguntur, et in sacerdotali ordine gloriantur, secundum ordinem suum incedunt et agunt omnia quæ illo ordine digna sunt? (vel ut in MS. nostro, quæ in illo ordine dignum est?) Similiter autem et diaconi putas secundum ordinem ministerii sui incedunt? Et unde est quod sæpe audimus blasphemare homines, et dicere, Ecce qualis Episcopus, aut qualis presbyter, vel qualis diaconus! Nonne hæc dicuntur, ubi vel sacerdos vel minister Dei visus fuerit in aliquo contra ordinem suum venire, et aliquid contra sacerdotalem vel Leviticum ordinem gerere?

Verum enimyero Origenes, si Blondello credendum sit, Blondelli "ut ut tria in clero capitum genera, consuetudini Ecclesiarum argumentum ex favens, admittere passim videatur;" hic tamen "binos tan-Origene. tum" sacerdotum et diaconorum, "magistri Clementis exemplo, gradus agnoscit." Ego vero, ut apud Clementem magistrum, sic etiam apud Origenem discipulum tres gradus invenio, unum Diaconi in ordine ministerii, duos, Episcopi scilicet et presbyteri, in ordine sacerdotii, ut et ipse se explicat, et plenius B. Cyrillus Alexandrinæ Ecclesiæ Patriarcha lib. xiii. de Adoratione in spiritu et veritate. Ei dé 715 έλοιτο καὶ τῆς Ἐκκλησίας τὴν τάξιν πολυπραγμονείν, τὴν ἐν νόμω προανατύπωσιν καταθαυμάσειεν αν είκότως. Έπισκόποις μέν γάρ, ἄτε δή τότε καθηγείσθαι λαγούσιν, καὶ μέν τοίς ἐπὶ την μείω διέπουσι τάξιν, πρεσβύτεροις δέ φημι, πεπίστευται τὸ θυσιαστήριον καὶ τὰ ἔσω τοῦ καταπετάσματος, οἶς ᾶν πρέποι καὶ λέγεσθαι, καὶ φυλάξουσι τὴν ἱερατείαν αὐτῶν · διακόνοις γε μεν τὸ, φυλάξουσι τὰς φυλακὰς τῆς σκηνῆς. quis velit etiam Ecclesiæ ordinem perquirere, illam quæ in lege est præfigurationem jure admirabitur. Episcopis enim, ac si tunc principatum sortiti essent, atque etiam iis qui inferiorem gradum gerunt, presbyteris inquam, concreditum est altare et quæ sunt intra velum, quibus etiam dici convenit, Et custodient sacerdotium suum: diaconis vero illud, Custodient custodias Ex Ruffini etiam versione Origenis Commentarii tabernaculi. in Cantica Canticorum habentur. In Homilia autem, ut nunc vocatur, secunda ista legimus, Vidit et sedem puerorum ejus, (de Regina Saba et Salomone loquitur,) Ecclesiasticum puto ordinem dicit, qui in Episcopatus vel presbyterii sedibus

Vidit et ordinationes vel stationes ministrorum ejus. habetur. Diaconorum, ut mihi videtur, ordinem memorat astantium divino ministerio. Et paulo post, Hæc ergo omnia ubi vidit in domo regis pacifici, imo Christi. Ita tres ordines in Ecclesia Christi sub Veteri Testamento præfiguratos docet. tantum Blondellus vidit, quod "sedes" tum presbyteris tum Episcopis tribuantur. De qua re alibi. Interim Origenis sententia de diverso gradu eorum qui in cathedris populo præsidebant satis aperta est ex iis quæ Homilia xi. in Jeremiam protulit, ubi seipsum numerat inter καθεζομένους ἐν πρεσβυτερείω, et tamen agnoscit τον την πάντων ήμων έγκεγειρισμένον ἀρχήν· alibique distinguit inter ἐπισκοπικον θρόνον et πρεσβυτερείου τιμήν.

Salmasii Origene.

Sed Salmasius id in Origene vidit quod videre non potuit rationes de Blondellus, quo probet unum tantum Episcopi et Presbyteri gradum ab illo ut et a Clemente proditum: "unum" enim, inquit, σύστημα "agnoscit, hoc est collegium hominum vita spectatorum et doctrina, a quo singulæ Ecclesiæ gubernabantur." Ut sententiam Origenis de hoc uno systemate gubernatorio ostendat, locum hunc ex lib. viii. contra Celsum infelicissime adducit, Ἡμεῖς δὲ ἐν ἐκάστη πόλει ἄλλο σύστημα πατρίδος κτισθέν λόγω Θεοῦ ἐπιστάμενοι, τοὺς δυνατοὺς λόγω καὶ βίω ύγιει χρωμένους ἄρχειν ἐπὶ τὸ ἄρχειν Ἐκκλησιών Quem ita ad suum propositum primo inπαρακαλοθμεν. terpretatur, Nos vero in singulis civitatibus aliud corpus, sive collegium patriæ verbo Dei institutum novimus doctrina et vita sana utentium atque ad regendum idoneorum, quos invitamus ad præfecturam Ecclesiarum capessendam. Dein observat, " per illud σύστημα ἐν ἑκάστη πόλει κτισθὲν λόγφ Θεοῦ palam esse eum intelligere presbyterium cujusque civitatis a Deo per Apostolos institutum." Imo vero palam est hæc omnia esse contorta, et misere coacta: non enim simpliciter σύστημα dixit Origenes, non "collegium hominum vita spectatorum et doctrina, a quo singulæ Ecclesiæ gubernantur," ut inde presbyterium eruatur; sed σύστημα πατρίδος, et quidem ἄλλο, id est συστήματι πατρίδος apud Gentiles in eadem civitate oppositum, Προτρέπει δ' ήμας Κέλσος καὶ ἐπὶ τὸ ἄρχειν τῆς πατρίδος, Quin ad magistratus in patria gerendos hortatur nos Celsus; respondet Origenes, Christianos aliud systema patriæ agnoscere, et in illo systemate magistratus creare, plane ut alibi loquitur de Ecclesiis Dei, et Ecclesiis populi in eadem

civitate, de qua re supra. Salmasius nullam mentionem facit patriæ, sed convertit in systema virorum vita spectatorum et doctrina, plane contra mentem Origenis, et verborum constructionem. Tu ita vertas, Nos vero in unaquaque civitate aliud systema sive cœtum patriæ verbo Dei institutum cognoscentes, potentes sermone et vita sana utentes ad præfecturam Ecclesiarum adhortamur. Prius quidem apxeiv cum manifeste παρέλκοι, in interpretatione omisi. Sic autem omnia clara sunt, et per illud ἄλλο σύστημα πατρίδος nihil aliud intelligi potest quam cœtus Ecclesiæ Gentilium cœtibus oppositus. Quod et verba quæ mox sequuntur manifeste probant, Kal el άρχουσιν οἱ καλῶς ἄρχοντες ἐν τῆ Ἐκκλησία ὑπὸ τῆς κατὰ Θεον πατρίδος, λέγω δὲ, τῆς Ἐκκλησίας ἐκλεγόμενοι, ἄργουσι κατά τὰ ὑπὸ τοῦ Θεοῦ προτεταγμένα. Ac si, qui bene præsunt Ecclesiæ, a patria secundum Deum, hoc est, Ecclesia electi præsint, juxta præscripta Dei regunt. Idemque maxime confirmant quæ ex eodem Opere contra Celsum de Ecclesia Dei, et Ecclesia populi in eadem civitate ante adduximus.

Ex his perspicuum est Clementem Alexandrinum ex Schola Summa Pantæni, ante Demetrium Episcopum, Episcopatus gradum doctrinæ Presbyteratu superiorem ab ipso Apostolo derivasse; Ori-didere genem Demetrii synchronum, eundem ordinem ex typis lega- Clemens libus, ex dictis Salvatoris, ex præceptis Apostolicis deduxisse, nus et Orinec unquam cum Presbyteratu confudisse, sed Episcopos, Hierarchia presbyteros, diaconos semper cum Ignatio numerasse. postea Isidorus Pelusiota, presbyter Ægyptius, Episcopum τύπον τοῦ Χριστοῦ appellat lib. i. Epist. 136, Episcopatum την του τοσούτου ύψους ἀνάβασιν, lib. i. Epist. 104, et τὸ της 'Επισκοπης και δυομα και πράγμα θείου ου και κρείττου πάσης πολιτείας τε καὶ ἀξίας, lib. ii. Epist. 125, et nomen et rem ipsam divinam agnoscit, prout a presbyteratu distinguitur: agit enim de Episcopatu, quem Hierax presbyter recusavit. Hæc igitur doctrina de institutione Apostolica Episcoporum ex mente Christi, de gradu a presbyteratu distincto illoque eminentiore, deque obedientia ipsis tanquam patribus a Christo constitutis ab omnibus præstanda, a S. Ignatio "ad" quorundam hominum "fastidium usque repetita et inculcata," in Alexandrina Ecclesia fuit receptissima, in Schola Catechetica eximia quidem illa et maxime memorabili ab initio proposita, a Clemente parcius, ab Origene ad corundem hominum fortasse fastidium repetita et inculcata: forma

etiam regiminis ab Ignatio in Asiaticis Ecclesiis toties decantata fuit omnibus numeris Alexandriæ repræsentata. Imo non tantum Ignatiana Ecclesiæ forma ab Origene celeberrimo Alexandrinorum magistro ubique tanquam vetustissima, et a proavis deducta celebratur: sed et Ignatii Epistolæ ab ipso expresse sunt citatæ, ut late ostendimus. Fieri itaque non potest, ut Argumentum aliquod formetur, quod Ignatium Epistolicum Alexandrinis incognitum fuisse usque ad Eusebii tempora demonstret.

Figmentum de Ecclesia Alexandrina, quam usu peculiari, ab aliis Ecclesiis diverso, gubernatam volunt.

(II. 2.) Sed "id satis constat," inquit Vir doctissimus, "ex quadam singulari illius Ecclesiæ traditione plane penitusque adversante;" eamque traditionem postea "usum" vocat. Mirum quidem si aliquis usus, isque peculiaris, demonstraret omnia quæ ab Ignatio scripta perhibentur, fuisse illis omnibus prorsus incognita, apud quos usus ille forte obtinuit. "Quid mihi profers unius urbis consuetudinem?" aiebat olim Hieronymus: præsertim si cogitemus consuetudinem, sive usum illum ex eorum sententia qui eum tradiderunt, diu ante Ignatium, ab ipsa Alexandrinæ Ecclesiæ fundatione usurpatum, quam ad Evangelistam celeberrimum et S. Petri comitem referebant. Poterant sane Alexandrini et Ignatii scripta recipere, et peculiarem aliquem usum apud ipsos ab initio obtinentem, licet illis forte adversantem, retinere. facere eos voluisse vel inde credibile est, quod usus ille peculiaris dicitur, adeoque aliarum omnium Ecclesiarum consuetudini adversans. Quare enim ex sola Ignatii sententia sibi patefacta, eum relinquerent, quem adversus traditionem omnium Ecclesiarum hactenus retinuerant? Aut si vis tanta auctoritati Ignatianæ tribuenda esse videatur, multo rectius ex usu tali, si quis unquam fuit, concludi poterit Ignatium illum Epistolicum Alexandrinis fuisse cognitum, quia non diu postquam Epistolæ iis videntur evulgatæ, usus ille eviluit, imo evanuit; nam, teste Hieronymo, duravit tantummodo ad Heraclam, qui vivo Origene et scribente, primo apud Alexandrinos Ignatianorum teste, factus est Episcopus, et Dionysium, qui Origeni maxime favebat.

Sed videamus tandem qualis ille usus fuerit, quomodo Ignatio adversans; quali consequentia Ignatianorum ignoratio inde sequatur, et quid illa ad generale silentium ante Eusebium faciat, cui innititur negans argumentum. Usus ille

peculiaris secundum Hieronymum Epist. lxxxv. [al. cxlvi.], ubi contra eos disputat qui diaconos presbyteris anteferebant, hic est: "Nam et Alexandriæ a Marco Evangelista, usque ad Heraclam et Dionysium Episcopos, presbyteri semper unum ex se electum in excelsiori gradu collocatum Episcopum nominabant: quomodo si exercitus Imperatorem faciat, aut diaconi eligant de se, quem industrium noverint, et Archidiaconum vocent." Secundum autem Eutychium hujusmodi Constituit Evangelista Marcus una cum Hanania Patriarcha duodecim presbyteros, qui nempe cum Patriarcha manerent, adeo ut cum vacaret Patriarchatus, unum e duodecim Presbyteris eligerent, cujus capiti reliqui undecim manus imponentes ipsi benedicerent et Patriarcham crearent, deinde virum aliquem insignem eligerent, quem secum presbyterum constituerent loco ejus qui factus est Patriarcha, ut ita semper exstarent duodecim. Neque desiit Alexandriæ institutum hoc de presbyteris, ut scilicet Patriarchas crearent ex presbyteris duodecim, usque ad tempora Alexandri Patriarchæ Alexandrini, qui fuit ex numero illo cccxviii." Hos vult Dallæus in summa rei consentire, de tempore leviter discrepare. "Quod enim institutum," inquit, "Hieronymus ad Dionysium, i.e. ad A.D. 264 durasse dicit, id Eutychius ad Alexandrum, i. e. ad A.D. circiter 308 perseverasse vult."

Verum mihi non adeo levis discrepantia videtur: Cum Hieronymi enim Hieronymus morem eum "usque ad Heraclam et Dio- et Eutychii diversæ de nysium" durasse dicit, aut durationem tanquam incertam Eccl. Alextradit. aut certe indicat Heraclam fuisse ultimum qui priori, tradi-Dionysium autem primum qui alio more factus est Episcopus. tiones. Heraclas secundum Eusebium undecimo Alexandri anno creatus est Episcopus Alexandrinus, hoc est A.D. 232. Eutychius Alexandrum Patriarcham vetuisse tradit, ne deinceps Patriarcham Presbyteri crearent; primus igitur qui alio more factus est Alexandriæ Episcopus, secundum Eutychium, fuit Alexandri successor Athanasius qui A.D. 326 post Concilium Nicenum creatus est. Inter igitur creationem Heraclæ, qui ultimus a Presbyteris factus est, auctore Hieronymo, et consecrationem Athanasii qui primus ab Episcopis consecratus est, auctore Eutychio, anni ferme centum sunt. Imo Seldenus majorem discrepantiam hic agnoscit Seldenus primus hujus hujus argumenti con-Argumenti architectus; "Nec enim Heraclam nec Diony-ditor,

sium in more illo comprehendi voluit Hieronymus," inquit

ille: ultimus igitur secundum eum morem factus est Episcopus Demetrius, anno Commodi 10, Domini 190. Quocirca Hieronymus et Eutychius non "leviter de tempore discrepare" dicendi sunt. Itaque ut hanc duorum testium dissonantiam tolleret, miram distinctionem excogitavit Seldenus, et cum uterque de facto sive de usu tantummodo loquatur, et historice rem nude narrat, "Alter de facto," inquit, "loquitur simul ac jure loci simplici, antequam ulla omnino usus aut facti mutatio ibi introduceretur: Alter de jure simplici et instituti mutatione." O præclaram atque subtilem distinctionem, et qualem fortasse diversis Justinianei juris periochis adaptare poteris: his autem historicis narratiunculis nunquam quadrare ostenderis! Priorem partem Hieronymo assignat: eum vult tum de facto, tum de jure loci simplici disserere, cum ille, nulla omnino de jure facta mentione, de facto tantummodo loquatur, illudque tam breviter tamque obscure tradat, ut vix quid voluerit intelligas. "Presbyteri unum ex se electum in excelsiori gradu collocatum Episcopum nominabant;" quo jure, quave injuria hoc factum sit Hieronymus non dicit, imo quid aliud fecerint, quam quod Episcopum nominarint, non docet. Vult quidem Seldenus ex verbis Hieronymi colligi debere, Patriarcham a presbyteris electum et ordinatum fuisse, cum Hieronymus neutrum Dicit quidem Episcopum ex Presbyteris electum, a Presbyteris, non dicit; potuit autem ex Presbyteris ab aliis eligi, vel a populo, vel ab Episcopis aliis; et sane videntur ab antiquissimis temporibus a populo eligi Alexandriæ Episcopi. Idque ex antiqua consuetudine ab Epiphanio observata colligi meliore jure potest; cujus hæc verba sunt Hæresi lxix., "Εθος δὲ ἐν 'Αλεξανδρεία μη γρονίζειν μετὰ τελευτην 'Επισκόπου τούς καθισταμένους, άλλ' αμα γίνεσθαι είρηνης ένεκα, τοῦ μη παρατριβάς γενέσθαι έν τοις λαοις, τών μέν τόνδε θελόντων, των δε τόνδε. Alexandriæ autem consuetudo est, ut post Episcopi mortem successor non diutius differatur, sed subinde pacis tuendæ gratia subrogetur, ne aliis hunc, aliis illum postulantibus, in populo jurgia et contentiones exsisterent. Hæc autem consuetudo supponit populum Alexandriæ, ut in aliis Ecclesiis, suas in eligendo Episcopo antiquitus partes habuisse. Certe Eusebiani, qui creationem S. Athanasii abrogare volue-

et mirus quidem artifex.

runt defectum popularis electionis objiciebant, et Episcopi Ægypti, in Synodo congregati, Epistola ad omnes Ecclesiæ Catholicæ Episcopos scripta, contrarium magna animi contentione asseruerunt et testati sunt, "Οτι δὲ πᾶν τὸ πληθος καὶ πας ό λαὸς της Καθολικής Ἐκκλησίας, ώσπερ έκ μιας ψυγής καὶ σώματος συνεληλυθότες ανεβόων, ἔκραζον, αἰτοῦντες 'Αθανάσιον Ἐπίσκοπον τῆ Ἐκκλησία. Quod omnis multitudo. omnisque populus Catholicæ Ecclesiæ, tanquam ex una anima et corpore congregati clamoribus vociferationibusque postula- Populi sufrent Athanasium Ecclesiæ Episcopum dari; quod neque hi fragia haneque illi fecissent, si populi suffragia in eligendo Episcopo electione antiquitus locum nullum habuissent. Imo Gregorius Nazian-rum. zenus Orat. xxi., hanc electionem non prioribus, sed posterioribus opponit, eamque Apostolicam appellat, Οὕτω μὲν οὖν καὶ διὰ ταῦτα, ψήφω τοῦ λαοῦ παντὸς, οὐ κατὰ τὸν ὕστερον νικήσαντα πονηρον τύπον, οὐδὲ φονικώς τε καὶ τυραννικώς, άλλ' 'Αποστολικώς τε καὶ πνευματικώς ἐπὶ τὸν Μάρκου θρόνον άνάγεται. Sic igitur, atque ob eas causas, totius populi suffragiis, non autem secundum pravum exemplum, quod postea inolevit, neque per vim ac cædem, sed Apostolico et spirituali modo ad Marci thronum evehitur. Cum igitur totus populus electioni Episcopi se insereret, et civitas amplissima esset, et maximo Christianorum numero abundaret, et præterea presbyteri suos ibi distinctos cœtus sive Ecclesias haberent, (observante Epiphanio Hær. lxix. "Όσαι γὰρ Ἐκκλησίαι τῆς Καθολικής 'Εκκλησίας εν 'Αλεξανδρεία ύπο ένα 'Αρχιεπίσκοπον οὖσαι, καὶ κατ' ιδίαν ταύταις ἐπιτεταγμένοι εἰσὶν πρεσβύτεροι, διὰ τὰς Ἐκκλησιαστικὰς χρείας τῶν οἰκητόρων. Etenim quotquot Alexandriæ Catholicæ communionis Ecclesiæ sunt, uni Archiepiscopo subjectæ, suus cuique præpositus est presbyter, propter Ecclesiasticas habitantium necessitates; notante etiam Sozomeno, lib. i. cap. 15, Είναι γὰρ ἐν ᾿Αλεξανδρεία έθος, καθάπερ καὶ νῦν, ένὸς ὄντος τοῦ κατό πάντων Ἐπισκόπου, πρεσβυτέρους ίδια τὰς Ἐκκλησίας κατέχειν, καὶ τὸν ἐν αὐταῖς λαὸν συνάγειν. Hunc enim morem esse Alexandriæ, qui etiamnum manet, ut, cum unus Episcopus omnibus præsit, presbyteri separatim Ecclesias obtineant, et populum ad illas convenire solitum colligant,) ideoque apud populum suum magnam quisque auctoritatem obtineret, electiones subito factas esse putandum est, ne mora tumultibus factionibusque occasio-

Indeque natum morem illum Alexandrinis nem præberet. certe peculiarem par est credere, quem memorat Liberatus in Breviarioh. "Consuetudo quidem est Alexandriæ illum qui defuncto succedit excubias super defuncti corpus agere, manumque dexteram ejus capiti suo imponere, et sepulto manibus suis accipere collo suo B. Marci pallium, et tunc legitime sedere." Erat igitur Alexandriæ magna in eligendo Episcopo, pacis gratia, festinatio, et insolita, præ honore S. Marci, in creando cæremonia. Sed Hieronymus neque modum in electione, quod ad suffragia attinet, neque cæremonias in creatione adhibitas, neque jus ullum præ cæteris presbyterio datum aut concessum commemorat, nisi quod ex ipsis de facto usque ad Heraclam Episcopus eligeretur, et ab ipsis promulgaretur.

Nam quod Seldenus comminiscitur Hieronymum "securum de tempore Heraclam antevertente," quoniam cognovit nullum in Ægypto ante tempora Demetrii Episcopum fuisse, " ad citeriora descendere noluisse tempora: quia vix forsan credi potuisset Ordinationem Patriarchalem, postquam Episcopi, saltem Heracleani, tot numero instituti sunt, sine Episcopis factam esse," conjectura plane est omni verisimilitudine destituta. Nam, etiamsi ordinationem Patriarchalem, cum in Ægypto plures Episcopi essent, sine Episcopis factam esse credet nemo, quis tamen præstabit Hieronymo notum fuisse ante Demetrii tempora nullum in Ægypto præter unicum Alexandrinum exstitisse Episcopum? Eutychius omnium primus hoc prodidisse deprehenditur, a quo Hieronymus idem discere non potuit. Imo quis credit Hieronymum, si hoc novisset, vel si fando aliquando audivisset, id ab Evagrio celare voluisse in hoc argumento, quod magis ad exornandam presbyterii dignitatem multo fecisset? Neque igitur Hieronymus de rei jure quicquam scripsit, neque de facto tempus tam scrupulose limitavit, sed tantummodo veterem quandam traditionem, quam a nescio quo acceperat, satis obscure descripsit, et ad retundendam Diaconorum quorundam Romanæ Ecclesiæ insolentiam usurpavit.

Neque magis Eutychianæ narrationi alterum distinctionis membrum respondet; Eutychius enim non de jure disputat, sed de facto, de more scilicet, atque duratione et exspiratione

h Cap. 20. Exstat in Biblioth. Gallandii xii. p. 155.

ejus, quam attribuit edicto Alexandri Patriarchæ. desiit," inquit, " mos ille Presbyterorum Alexandriæ constituendi Patriarcham ex iis duodecim Presbyteris usque ad tempus Alexandri." Male autem docet Seldenus Eutychium decretum Alexandro tribuere, quod a Niceno Concilio factum est Canone quarto; Eutychius enim tradit Alexandrum, non tantum instituisse creationem Patriarchæ per Episcopos sed etiam electionem ex aliis quam Alexandrinis presbyteris, de qua re nihil habet Canon ille Nicenus: neque recte conjicit Canonem illum ex voto Alexandri aut more illo Alexandrino ortum habuisse; minime enim dubitandum est quin primus Canon, qui dicitur Apostolicus, diu ante illum Canonem Nicenum conditus sit, Έπίσκοπος χειροτονείσθω ύπὸ Ἐπισκόπων δύο η τριών. Nemo enim, postquam Niceni Patres tres Episcopos ad ordinationem postulassent, duos sufficere dixisset. Quid quod pars decreti ab Alexandro facti, nec ad Canonem Nicenum ullo modo pertinens, maxime notanda sit, quod videatur restringere morem antiquum de eligendo Patriarcha non ad electionem a presbyteris, sed ex presbyteris factam, de qua ad verba Hieronymi diximus. Antiquum enim morem desiisse tradit, eo quod Alexander "decrevit ut, vacante Patriarchatu, eligerent ex quacunque tandem regione, sive ex duodecim illis presbyteris, sive aliis, virum aliquem eximium, perspectæ probitatis, eumque Patriarcham crea-Electio igitur "viri cujuspiam eximii, perspectæ probitatis" antiquum morem evacuavit; quo spectasse videntur illa Pseudo-Ambrosii in cap. iv. ad Ephesios, "Denique apud Ægyptum presbyteri consignant, si præsens non sit Episcopus. Sed quia cœperunt sequentes presbyteri indigni inveniri ad primatus tenendos, immutata est ratio, prospiciente Concilio, ut non ordo sed meritum crearet Episcopum multorum sacerdotum judicio constitutum, ne indignus temere usurparet, et esset multis scandalum."

Sed quæcunque sit inter Hieronymum et Eutychium dis- Argumencrepantia, ex "summa rei" ita disputat Vir doctissimus: tum Dal-"Ignatius negat sine Episcopo quicquam faciendum. Apud sumptum. Alexandriam presbyteri, sine Episcopo, non tantum presbyterum, sed etiam, quod maximum, Patriarcham faciunt. Nescivit ergo Alexandria contrarium usum esse vere Apostolicum. Ignatium ergo Epistolicum notum non habuit."

Respondeo primo, Hammondum nostrum Disser. iii. cap. 10.

Respondit huic arguhuic ipsi argumento a Blondello ex Eutychii Annalibus demento jampridem Hammondus.

sumpto non paucis respondisse, ad quæ nihil hic reponit Dallæus. Quam silentii causam habuerit nescio; diligentiam saltem ejus solitam hic desideramus. Respondeo secundo, usum hunc Alexandrinum, qualis qualis fuit, non esse disci-

Pearsonus.

plinæ Ignatianæ adeo contrarium, et ex diametro oppositum, Respondet ut inde ignoratio Ignatii Epistolici colligi possit. Obtinuit enim in vacatione sedis, et ad electionem aut promotionem Episcopi tantum spectat: at de vacatione sedis, de electione aut promotione Episcopi, nihil scripsit Ignatius. Alloquitur populum Christianum, eumque ad obedientiam Episcopis suis sibi præpositis præstandam hortatur, et nihil in Ecclesiasticis negotiis sine illis agendum monet: quid, Episcopo defuncto, Alloquitur eos ad quos scribit faciendum sit minime docet. de Episcopis viventibus, non de mortuis, de suis non de alienis. Seipsum satis explicat Epistola ad Smyrnenses, Nullus sine Episcopo aliquid operetur eorum quæ conveniunt ad Ecclesiam, verbi gratia, illa firma demum Eucharistia reputetur, quæ sub ipso est, vel quam utique ipse concesserit. Non licitum est sine Episcopo neque baptizare, neque agapen facere. Hoc est, officia divina non sunt in Ecclesia peragenda sine Episcopo, aut ejus concessione. Ita Polycarpum Episcopum monet, ut nihil sine sententia ejus fiat. Ut autem hæc admonitio Polycarpo data spectare non potuit ad ea quæ ipso mortuo in successore constituendo peragenda essent, ita nec reliquæ. Si extendantur verba Ignatii ultra suum propositum etiam ad Episcopos alienos, quos ille tamen nunquam respexit, illud, nihil sine Episcopo faciendum, non potest applicari ad electionem futuri Episcopi; id enim in vetustissimis Ecclesiis nunquam factum est, ut non sine Episcopo Episcopum eligere tenerentur. An id dixisse Ignatius Epistolicus putandus est, Sine Episcopo neminem Episcopum eligite? Quod ad electionem igitur attinet, certissimum est eam per presbyteros vel ex presbyteris factam sine Episcopo non fuisse consilio Ignatiano contrariam. Ubicunque facta est sive per presbyteros, vel plebem, sive ex presbyteris, sive ex aliis, sine Episcopo omnino fieri potuit. Usus igitur hic Ecclesiæ Alexandrinæ in eligendo Episcopo dici non potest disciplinæ ab Ignatio traditæ contrarius.

Quid præter electionem presbyteri Alexandriæ Episcopo contulerint incertum est: "in excelsiori gradu collocatum Episcopum nominabant," inquit Hieronymus. generalibus verbis quid præter electionem determinate factum sit, intelligi non potest. Eutychius addit, eosdem capiti ejus manus imposuisse, benedixisse, et Patriarcham Sed Eutychium ex more sui sæculi loquutum fuisse dubitari non potest. Patriarchæ enim primævis Ecclesiæ Alexandrinæ temporibus nulli inter Christianos fuere. Idem tum de impositione manuum, tum de benedictione sentit Salmasius in Apparatu; "Puto," inquit, "Eutychium ad suam ætatem respexisse, qua jam ab Alexandri usque Patriarchæ et Niceni Concilii temporibus Episcopi impositione manuum consecrabantur, et similiter existimasse quando presbyteri eligebant Episcopum hoc eodem ritu usos esse. Diserte tamen Hieronymus sine consecratione, hoc est, sine manuum impositione Episcopum de se elegisse narrat." Quicquid igitur dixerit Hieronymus de electione, quicquid Eutychius ex eadem traditione, ut volunt, de impositione manuum addita, quam ex sui sæculi more tantummodo excogitavit, et presbyteris perperam affixit; fieri potest ut alia traditio etiam vera sit, quæ etiam tum, cum ex presbyteris electos fuisse volunt Hieronymus et Eutychius, Episcopos Alexandrinos ab aliis ordinatos fuisse perhibet. Libro enim Constitutionum Apostolicarum vii. cap. 48, legimus, Της·δέ 'Αλεξανδρέων 'Αννιανός πρώτος από (vel ύπό) Μάρκου Εὐαγγελιστοῦ κεχειροτόνηται δεύτερος δὲ ᾿Αβίλλιος ὑπὸ Λουκᾶ καὶ αὐτοῦ Εὐαγγελιστοῦ. Alexandrinæ Ecclesiæ primus Anianus a Marco Evangelista ordinatus est; secundus autem Abilius a Luca itidem Evangelista. Quarto Domitiani anno, in Chronico Hieronymi, Abilius, ut ipse vult, ex presbyteris electus, secundum Græcorum traditionem a S. Luca ordinatus est. Abilio (quem Melium appellare videtur Auctor Vitæ S. Marci Anonymus, non tantum quia "in manu exaratis Codicibus"  $\beta$  et  $\mu$  eadem fere figura "pingere mos fuit," ut notat Blondellus, sed etiam quod  $\eta$  et  $\iota$  ex affinitate pronunciationis sæpe in MSS. promiscue usurpentur: neque "Latinus Legendarius" ex Abilio Melium fecit, sed, opinor, ab antiquioribus ita scriptum invenit; certe Severus ex antiquiorum monumentis eum Melianum vocat, quem alii PEARS. VINDIC.

Abilium, Eutychius Philetium) successit Cerdon, ad cujus ordinationem ut et aliorum post eum, et ante Demetrium, Episcopi ex ca regione accesserunt, ut tradit Severus, qui Arabice Vitas Patriarcharum Alexandrinorum scripsit, apud Ecchellensemi. Nondum igitur patet presbyteros Alexandriæ Patriarcham fecisse, "quod maximum est," ut inquit Dallæus: multo minus patet "presbyteros presbyterum" fecisse, quod sine Hieronymi, sine Eutychii, sine cujuspiam Seldenus quidem ex eo Hieronymi loco auctoritate tradit. palam esse vult legitimam olim presbyteris Alexandrinis ordinandi, tum Episcopum Alexandrinum, tum presbyteros, saltem in Ecclesia Alexandrina facultatem habitam esse; sed quomodo inde colligi possit non docet. Certe Hieronymus de ordinatione presbyteri non omnino loquitur, hoc est, de presbytero per ordinationem facto, imo neque de ordinatione cujuspiam per presbyterum facta eo loci intelligi potest, quia verba quæ proxime seguuntur, et periocham claudunt hæc sunt, "Quid enim facit, excepta ordinatione, Episcopus, quod presbyter non facit?" Ad quodcunque enim tempus hæc verba referantur, si de ordinatione per presbyterum facta locutus fuisset, hic locum habere non possent.

Conclusio argumenti de Ecclesia Alexandrina.

Cum igitur usus ille de electione et promotione Episcopi Alexandrini, qualis qualis fuerit, (neque enim ordinationem Salmasius, neque electionem admittit Blondellus,) nulli effato Ignatiano directe opponatur, et supponat etiam eandem regiminis formam Alexandriæ ab initio semper floruisse, quam requirit et laudat Ignatius; cumque durante hoc usu, sub tempora Demetrii, Origenes Alexandriæ scholæ celeberrimus Catechista Ignatii Epistolas noverit citaveritque, ex hoc ritu colligi nullo modo potest, Ignatium Epistolicum toti Alexandrinæ Ecclesiæ penitus ignotum fuisse.

Argumentum de **Ecclesia** Nullum habuit Episcopum, ait Dallæus, per cxx.

Sed et "aliud quiddam," inquit Dallæus, "non minus mirabile docet" Eutychius, nempe "annis a Marco ad Deme-Egyptiaca. trium præterpropter cxx. nullum totam Ægyptiacam Ecclesiam Episcopum præter unum Alexandrinum habuisse." Unde sic disputat, "Ignatius necessarium esse definit, nihil absque Episcopo operari. At omne ministerium Ecclesiasticum absque Episcopo in omnibus Ægypti, excepta Alexandria,

i Abraham Ecchellensis, Maronita, qui Romæ edidit, 1661, 'Eutychium Vindicatum, sive Responsionem ad pp. 224, 235, 6.

Joann. Seldeni Origines.'-Vid. Ind. Auct. ad fin. Operis, § 55. et Operis, civitatibus ad A. D. 190 peractum est. Ægyptiaca igitur annos, Ecclesia Ignatium Epistolicum non novit."

Respondeo primo, "mirabile" quidem est quod "docet" Eu- Alexantychius, sed si verum etiam esset, non inde sequeretur totam Argumen. Ægyptiacam Ecclesiam Ignatii Epistolas ignorasse. Omnes tum de enim Ecclesiæ Ægyptiacæ, sive aliquem Episcopum habuerint Eutychio. sive nullum, subjectæ erant Episcopo Alexandrino; neque hoc negat Eutychius. Ignatius quidem asserit, illud demum ministerium Ecclesiasticum recte peragi, quod vel sub ipso Episcopo fit, vel quod ipse concesserit. At hoc fieri potuit in Ægyptiacis Ecclesiis Episcopo Alexandrino subjectis, quæ nullo alio Episcopo gauderent. Hinc igitur ignoratio Ignatianorum non sequitur. Scytharum Episcopus interfuit Concilio Niceno, Euseb. de Vita Constantini lib. iii. cap. 7, cum Ignatiana essent notissima. Unus autem in tota Scythia Episcopus fuit. Sozomenus lib. vii. cap. 19, 'Αμέλει Σκύθαι πολλαὶ πόλεις ὄντες ἔνα πάντες Ἐπίσκοπον ἔχουσι. Certe in provincia Scythiæ, quamvis multæ urbes sint, unus est omnium Episcopus. Et lib. vi. cap. 21, Τοῦτο τὸ ἔθνος πολλάς μέν έχει καὶ πόλεις καὶ κώμας καὶ φρούρια μητρόπολις δέ έστι Τόμις, πόλις μεγάλη καὶ εὐδαίμων . . . εἰσέτι δὲ καὶ νῦν ἔθος παλαιον ενθάδε κρατεί, του παντος έθνους ένα τας Έκκλησίας έπισκοπείν. Hæc provincia Scytharum multas urbes et vicos continet et castella. Metropolim autem habet Tomes, urbem magnam et opulentam . . . Vetus autem illic consuetudo etiamnum manet, ut totius gentis Ecclesias unus tantum regat Episcopus. Hæc Sozomenus refert ad ea tempora quibus Vetranio Tomorum Episcopus fuit, qui Nicenæ Synodi doctrinam amplectebatur. Plurcs autem Ecclesiæ in Scythia tunc fuisse videntur, quam fuerunt in Ægypto ante Deme-Nam quicunque cogitaverit, quam superstitionibus Ægypti gentilibus ea gens dedita fuerit, quot Judæorum millia status, Christianæ religioni infensa illic habitaverint, quantam sedi-religioni tionem illi sub Trajano in Libva, Ægypto et Alexandria. Cyrene et Thebaide, teste Eusebio, excitaverint, quamque "tota Libya tunc interfectis cultoribus desolata sit, ut nisi postea Hadrianus Imperator collectas illuc aliunde colonias deduxisset, vacua penitus terra, abraso habitatore mansisset," ut refert Orosius k, facile consentiet plures in provincia

Scythiæ Christianos fuisse sub Valente, quam fuerant ante tempora Demetrii in Ægyptiaca Diœcesi. Cum enim Valens Vetranionem Episcopum in exilium abduci jussisset, ab instituto destitit, ne tota illa provincia Episcopo subjecta defectionem moliretur. Huic Vetranioni, opinor, successit Theotimus, "Scythiæ Tomorum Episcopus," qui "in morem Dialogorum et veteris eloquentiæ breves commaticosque tractatus edidit, aliaque scripsit," ut loquitur Hieronymus in Catalogo. Hic autem S. Chrysostomo maxime favit, et Epiphanio adversatus est, quod Origenis scripta condemnaret, cujus libros ipse studiose defendit; unde colligimus eum illa præsertim ætate Ignatium nescire non potuisse, licet tantæ provinciæ unicus Episcopus præesset.

decimi sæculi scriptor. non idoneus auctor,

Respondeo secundo, historiolam illam de tribus Episcopis a Demetrio primum in Ægypto factis minime fide dignam Eutychius, esse, sive auctorem, sive rem ipsam spectes. Primus mirabilis hujus narrationis auctor est Eutychius, Patriarcha quidem Alexandrinus, sed nimis ab Originibus illius Ecclesiæ remotus, utpote decimi sæculi scriptor: Melchitarum quidem Episcopus, sed quo multo major fuit Alexandriæ eodem tempore Jacobitarum Episcopus Macarius, et cui etiam cum populo suo. Melchitis inquam quibus præfuit, maxima simultas fuit. Ita enim de hoc Eutychio loquitur Elmacinus. Hujus tempore multa fuerunt dissidia, et continuum odium inter ipsum et populum ejus 1. Quod etiam testatur Ebn Abi Osaibaæ in Vita Eutychii<sup>m</sup>. Ut autem majorem huic Arabico scriptori fidem conciliet Seldenus, "mihi sane." inquit, "Eutychius in hisce est veluti Beda plane Ægyptius," nec dignus et rursus, "Annales ejus ipsis Ecclesiæ Alexandrinæ archivis plurima debere nullus dubito." Satis quidem magnifice de tro compa Eutychio et Annalibus ejus hæc dicta sunt; sed sine ulla veritatis specie. Arabs enim ille non tantum Beda nostro longe junior fuit, et ab Originibus Ecclesiæ remotior, (utpote qui natus sit A.D. 876, cum natalis Bedæ dies ad A.D. 673 referatur, ut annis pluribus quam ducentis noster superior appareat,) sed etiam ad antiquitates Ecclesiæ suæ eruendas

qui cum Beda nosretur.

> <sup>1</sup> Ed. Erpenii, p. 208. <sup>m</sup> Vitam Saidi Ebn Batric, sive Eutychii, fil. Patricii, ex Hist. Medi-corum per Ebn Abi Osaibase, dedit doctissimus Edv. Pocock. in fin. Præf.

ad Eutychium. Ibi legimus, "Accidit tempore ipsius dissidium magnum, et lis continua inter ipsum et gregem suum."

atque explicandas multo imparatior et ineptior erat. De Archivis autem Alexandriæ, quibus Annales tot debere putat, prorsus incredibile est. Libri omnes Bibliothecæ Alexandriæ, capta a Meslemiis urbe, statim perierunt. "Jussit Amrus Ebn Alâs dispergi eos per balnea Alexandriæ atque illis calefaciendis comburi: ita spatio semestri consumpti sunt," ut tradit Gregorius Abulfaragius. "Audi quid factum fuerit," inquit ille, "et mirare"." Imo magis mirari opor-

 Abulfarag. ed. Pocock. p. 114. Hanc Abulfaragii narrationem in dubium vocare visum est Gibbono, et aliis quibusdam Criticis modernis: inter quos Chr. G. Heynius in Opusc. Acad. vol. i. 129, omnia hæc "fabulis similia" pronunciat, "neque alia, præterquam Abulfaragii, fide tra-dita." At Abulfaragio, scriptori neque indocto neque indiligenti, fides non omnino abroganda est. Deinde, quod nuper bene monuit Vir Literadissimus, H. H. Milman, idem tradi-derunt Abdollatifus, Almakrisius, et alii, non Christiani, sed Mahommedani Scriptores. Videamus autem quibus argumentis narrationem labe-factare conatus est. "Cladem" a Christianis prius illatam suspicatur. "Serapidis templo a Christianis everso," ait, "ex constitutione Theodo-siana, ann. 391, bibliothecam quoque fuisse afflictam ex Orosio constat." Scribit quidem Orosius, lib. vi. cap. 15, "exstare" tunc temporis "in templis, quæ et ipse viderat, armaria librorum; templis vero direptis, ex-inanita ea a nostris hominibus;" ita memorasse ait Alexandrinos, quod et ipse verum fatetur. At primo observandum, quæ hic memoratur non est librorum "clades," sed potius ex-portatio, et in Christianorum bibliothecas designatio. Deinde, quum propter seditionem et cædem illico factam loca Gentilium sacra καθαιρεθηναι jusserat Theodosius, nullum Serapii aut aliorum templorum factum est incendium, nihil actum securibus et ferramentis, sicut apud Christianorum ecclesiam Nicomedensem sub Diocletiano: stabant enim adhuc templa, quando Orosius Alexandriam invisebat. Quinetiam Serapium ipsum paullo postea, teste Sozomeno, vii. 15, in ecclesiam, imperante Ar-cadio, conversum est: ex quo tempore ista exinanita armaria denuo libris abundare poterant.

Etenim nescio unde iniqua hæc suspicio Criticorum mentes invaserit, ut crediderint Ecclesiæ Patres bonis literis fuisse infensos, aut posteritati doctrinam, qua ipăi exculti erant, ingratos invidisse. Quasi vero S. Justino minus cara fuerit Socratis et Platonis memoria, quam Crescenti Cynico; Origeni, quam Celso! Quasi nulla omnino Veteris Græciæ monumenta accepta referamus Clementi Alexandrino aut Eusebio Cæsareensi! nullam ille Historiæ Ecclesiasticæ pater Dei providentiam agnoscat, doctrinæ monumenta foventem tutela regis Ptolemæi! Quasi nihil gratus commemoret Nazianzenus de literis Cæsareæ, Byzantii, Athenis, suo tempore florentibus; nihil ipse suave spiret ex poetis, oratoribus, historicis antiquis! Quasi nullam ad hujusmodi studia fovenda opem contulerit Basilius suavissimo Sermone ad Adolescentes; aut Ciceronem Allobroga dixerit non Rufus, sed Augustinus!

Jam quod ad bibliothecas attinet, quum Euzoium, Episcopum Arianum, laude dignum judicet Hieronymus, quod bibliothecam Origenis et Pamphili instaurare conatus est; quum Julianus ille Christiani nominis hostis, Christianorum Atticismo iratus, Georgii Ariani nuper mortui magnam bibliothecam, historicorum et philosophorum libris refertam, sibi ad Antiochiam mittendam imperiosis literis præceperit; (Epist. ix. et xxxvi.;) ecquis dubitet, quin Scholæ Alexan-drinæ doctissimis magistris, Pantæno, Clementi, Dionysio, et postea orthodoxis Episcopis, Athanasio, Theophilo, Cyrillo, summa cura fuerit, juxta monitum Apostolicum, servare secum libros, maxime autem membranas? Quid igitur vetat, quominus credamus bibliothecam Alexandrinam substitisse usque ad tempus captivitatis Moslemicæ. Certe Joannes Eleemosynarius, mitissimus hominum, nullo modo putandus est immane nefas perpetrasse, quale sæculo quintodecimo exeunte, Moslemicis cladem rependens, ausus est Ill. CardiErrores Eutychii in historia gna.

teret, si post annos ferme ducentos paucorum Melchitarum Episcopus Origines Ecclesiæ Alexandrinæ ibi inveniret. Certe tam negligenter Alexandrinæ Ecclesiæ historiam pertexuit. ut non magis hujus quam alterius cujuspiam monumenta ipsi cognita fuisse appareat. Marcum Evangelistam tradit nono Claudii anno Alexandriam venisse, primo Neronis ibidem martyrio coronatum esse: et tamen idem refert tempore Neronis Petrum scripsisse Evangelium Marci dictante Marco in urbe Romæ. Hæc non ex Alexandriæ archivis, sed diversis scriptoribus, qui contraria tradiderunt, sine judicio hausit. Conciliare hæc quidem voluit Seldenus, sed frustra. "Non solum autem tempore Neronis, sed anno ejusdem primo, necesse est ut vellet noster Evangelium hoc scriptum. quod palam est ex iis quæ infra habet de exitu tum Petri tum Marci eodem in anno." Si enim supponatur Evangelium Marci scriptum fuisse primo Neronis anno, reliqua tamen consistere non possunt. Eo enim anno quo mortuus est Marcus Alexandriæ non potuit Romæ dictare Evangelium; neque enim Eutychius, neque quisquam alius docet Marcum Ægypto ad Petrum commigrasse Romam: neque id factum docere potuit Eutychius primo Neronis anno, cum ipse tradat Petrum occisum esse anno vigesimo secundo post passionem Domini, hoc est, ante imperium Neronis. Hæc autem omnia sunt ἀσύστατα. Patriarcharum nomina, et mira quidem sæpe, prodit Eutychius; annos etiam enumerat, res gestas minime commemorat. Cum ad Demetrium pervenit, quod ante dixerat, repetit, Primus ille Patriarcharum Episcopos in Ægypti ditione ordinavit; ut et de Heracla, Ejus tempore appellatus est Patriarcha Alexandrinus Baba, id est, avus. Quid autem in Ecclesia tunc temporis factum est, quomodo Origenes illic agitatus, non omnino docet: ut videatur Adamantium illum plane ignorasse. Neque hæc conjectura mera est: Ipse enim de quinto Concilio agens, hæc scribit, Fuit etiam tempore Justiniani Origenes Episcopus Manbagensis, qui metempsychosin asseruit, resurrectionem negans. At hic ipse quem Episcopum Manbagensem vocat, alius non erat quam

Error gravis de Origene.

> nalis Ximenes. Is enim non emendaturis ignibus octoginta millia li-Hispanicorum gazis, dedisse traditur.
> Heec paullo latius quam par crat

> prosecutus sum, quod supersunt hodie,

quibus S. Athanasium "mediocriter doctum" placuit vocare; "id Nazian-zenum fateri" somniant. Vivant, valeant, opto, saltem eo usque, dum divinam Athanasii philosophiam summis labiis gustaverint!

Origenes Adamantius, notissimus ille scholæ Alexandrinæ præfectus et Demetrii synchronus. Eum tamen, si Eutychio huic credimus, Justinianus Imperator Constantinopolin accersivit, et Eutychius Patriarcha Constantinopolitanus excommunicavit. Addidit autem illi tres in itinere et excommunicatione comites, Ibam Episcopum Rohensem, Thaddæum Episcopum Massinensem, et Theodoretum Episcopum Ancyrensem, quos coram Imperatore atque Patriarcha comparuisse docet, per Thaddæum Massinensem Theodorum Mopsuestenum intelligens, et Theodoretum pro Cyrensi Ancyrensem appellans. Solum enim Ibam recte nominat Rohensem, hoc est, Edessenum. ارها enim et "Εδεσσα eadem civitas. Unde Abulfaragio ایجر ملك اارها Abgar rex Rohæ o, qui apud Roha Eusebium dicitur "Αβγαρος τοπάρχης 'Εδέσσης. Erat autem dem quæ Abgarus, sive Agbarus commune nomen Osdroenæ regulo- Edessa. rum, quorum regia Edessæ fuit, ut testatur Procopius. Idem Abgari tradit Antoninum inter Roham, et Haranum occisum esse, commune ut in Eusebii Chronico legimus, Antoninus interficitur inter regibus Edessam et Carras. Ita Rohæ, hoc est, Edessæ, Constantium Helenam invenisse refert Eutychius. Quod si observasset Seldenus, nunquam in Eutychianis suis dixisset, "Ubinam hæc 'Rhea' ego me nescire fateor," nunquam ad ραφίαν Phœniciæ urbem confugisset, nunquam inde Drepanum in Bithynia deduxisset, nunquam verba Cedreni περί τὴν τῆς Δακίας πόλιν, in περὶ τὴν τῆς 'Paφίας πόλιν commutasset, totamque Helenæ historiam per se satis incertam tot conjecturis emendationibusque incertiorem reddidisset. Quatuor itaque viros in Historia Ecclesiastica notissimos coram Justiniano comparuisse tradit Eutychius, qui omnes diu ante mortui fuerant; quorum omnium antiquissimus erat Origenes, non Episcopus Manbagensis, sed presbyter, et Catechista Alexandrinus, ipse Adamantius, quem Demetrius Ægypto fugavit, idque ope trium Eutychianorum Episcoporum, ut Seldenus hariolatur. Sed qualis illi de Demetrio fides adhibenda est, qui Origenem nescivit? Hic autem Demetrius ut tres Episcopos in Ægypti ditione ordinavit, ita ad tres Episcopos extra Ægyptum scripsit. Eo tempore,

<sup>o</sup> Ed. Poc. pp. 71, 2. 112, 13. Varie Vid. Pocock. Specimen Hist. Arab. scribitur nomen apud Asseman. Orrhoa, Arach, Raha, et Orpha. р. 359.

inquit, scripsit Demetrius Patriarcha Alexandrinus ad Gabium Episcopum Hierosolymitanum, Maximum Patriarcham Antiochenum et Victorem Patriarcham Romanum de ratione computi Paschalis et jejunii Christianorum, et quomodo a Paschate Judæorum deducatur. At Gabium ipse tradit decimo septimo Aurelii anno Hierosolymis Episcopum creatum tres tantum annos sedisse: aut igitur sub fine imperii Aurelii, aut sub initio statim Commodi scripta est hæc Epistola. Quo tempore, nec Demetrius Alexandriæ præfuit, sed Julianus, nec Victor Romæ, sed Eleutherus. Certe cum Epistolæ ex Oriente ad Victorem de celebrando Paschate missæ sunt, Narcissus Hierosolymorum Episcopus fuit; inter Gaianum autem, quem Gabium appellat Eutychius, et Narcissum, novem Patriarchæ Hierosolymis sederunt. Neque vero ulla exstat memoria scriptæ ad Victorem a Demetrio Epistolæ; Episcopi tantum Palæstinæ indicant Alexandrinos secum in die Paschatis observando consentire, idque patere ex literis ad se invicem missis, nulla Demetrii mentione facta. Quæ dixit igitur de Demetrio Eutychius, ex archivis Ecclesiæ Alexandrinæ non habuit; videamus an certiora de Alexandro, sub quo veterem consuetudinem desiisse ait. tradat. Alexander, inquit, Achillam socium suum, qui ante ipsum Patriarcha fuerat, de gradu Patriarchali dejecit, quia Ario recepto contra Petri Alexandrini mandatum fecerat, Cum ipse antea narrasset, Achillam, postquam sex annos sederat, mortuum fuisse. Quomodo igitur ad finem Concilii Niceni, Alexander eum de gradu Patriarchali dejicere Decepit eum, ut opinor, nominis similitudo. enim Achillas quidam presbyter, Ario consentiens, quem simul cum Ario excommunicavit Alexander. Non est igitur adeo fide dignus Eutychius, ut ei aut soli, aut primo hujus historiæ conditori credamus.

Eutychii historia contraria historiæ monumentis.

Respondeo tertio, plane incredibile esse, ut nullus fuerit in tota Ægypto Episcopus præter solum Alexandrinum, ante est optimis Demetrii Patriarchatum; et assertionem contrariam ex optimis historiæ monumentis demonstrari posse. Scripta est Epistola ab Hadriano Imperatore ad Servianum Consulem circa A.D. 132, sexaginta ferme annis antequam factus est Patriarcha Demetrius: non enim ille Episcopus factus est A. C. 175, ut immani prochronismo docet Salmasius in

Apparatu: sed anno Commodi decimo, ut refert Eusebius in Chronico, circa A.D. 190. Hanc Latine scriptam Phlegon libertus ejus conservavit, et Flavius Vopiscus ex eo transcripsit, ut ipse refert in Vita Saturnini. Hujus Epistolæ verba sunt: "Ægyptum, quam mihi laudabas, Serviane carissime, Epistola totam didici levem, pendulam, et ad omnia famæ momenta Imperavolitantem. Illi qui Serapin colunt, Christiani sunt: et Hadriani. devoti sunt Serapidi qui se Christi Episcopos dicunt. Nemo illie Archisynagogus Judæorum, nemo Samarites, nemo Christianorum presbyter, non mathematicus, non aruspex, Ipse ille patriarcha quum Ægyptum venerit. non aliptes. ab aliis Serapidem adorare, ab aliis cogitur Christum." Habemus hic "Patriarcham, Christi Episcopos," et "Christianorum presbyteros." Et "Patriarcham" quidem non tantum Casaubonus, sed et Salmasius pro Episcopo Alexandrino "En Episcopum," inquit ille, "Alexandrinum Hadriani temporibus 'Patriarcham' dictum! Non igitur tam recens est 'Patriarchæ' nomen in Ecclesia Christiana quam quidam videri volunt, quibus placet nec Niceni primi Concilii ætate, tanto post Hadrianum intervallo, usitatum illud inter Christianos fuisse pro eo qui toti diœcesi præerat, et diœceseos Exarchus dicebatur. Quos alibi refellam; et satis hic locus confutat." Quomodo præstiterit postea id quod hoc loco promittit, aliis disquirendum relinquo. Certe libro de Primatu Papæ cap. 4, nomen "Patriarchæ" adhuc retinet, de "Exarcho diœceseos aliter, opinor, sentit. "Si quis 'Patriarcha' tum vocatus est, ut de Episcopo Alexandrino constat, quem Hadriani Imperatoris ævo sic appellatum Epistola ejus ostendit in Saturnini Vita a Flavio Vopisco posita, non eam per illud tempus habuisse significationem certum est, quam habuit postea." Mihi vero, "ipse ille Patriarcha Patriarcha" Hadriano dictus de Episcopo Alexandrino in- in Egypto quem telligi debere nullo modo videtur. Non tantum quia titulus designat ille nulli Episcopo ea ætate, aut sequenti sæculo tributus esse anus. appareat: sed et quod ea quæ de "Patriarcha" narrat Hadrianus, Episcopo Alexandrino minime conveniant. "Quum," inquit, "Ægyptum venerit;" loquitur igitur de eo qui Alexandriæ habitare non solebat, sed aliquando tantum Ægyptum adire, utpote qui in alia aliqua regione viveret. Cum forte Ægyptum peteret, coactus est non tantum Scrapidem, sed et

Christum colere; ab utriusque igitur cultu erat alienus. Miror itaque cuiquam in mentem venire potuisse hæc de Episcopo Alexandrino dicta fuisse; quasi ille Ægyptum aliquando tantum peteret, et cum ibi esset, Christum colere cogeretur: præsertim cum utrumque Judæorum Patriarchæ ea ætate notissimo tam probe, conveniat. Judæorum Pa-Judmorum triarcham intelligo, qui in Palæstina vivebat, non qui Alexandriæ constitutus fuit, ut putabant Petitus, et Petrus a Marca. De quo loquitur Origenes Περλ' Αρχών lib. iv. cap. 1. Dicunt permanere adhuc principem ex genere Judæ, istum

patriarcha.

videlicet qui est gentis eorum princeps, quem nominant Pa-Loquitur de re ipsi, cum Alexandrinus esset, incomperta; et Patriarcham non huic aut illi regioni præpositum, sed totius gentis principem describit. Hic igitur si forte Ægyptum veniret, et Serapidem et Christum colere cogebatur. Patriarcha igitur Hadriani cum Archisynagogis Judæorum proculdubio numerandus est. "Christi" autem "Episcopi," et "Christianorum presbyteri" ad Ecclesiam Ægyptiacam pertinebant. Et recte inter sparsos ad Jus Justinianeum flores observat Hugo Grotius, "Episcopos Christianos a presbyteris distinguit Hadrianus Imperator in Epistola quæ est apud Vopiscum Saturnino." An enim de illis ita loqueretur Hadrianus, si presbyteri soli in Ægypto tunc temporis fuissent, Episcopi nulli? Mirum subterfugium est quo utitur Seldenus, "Non tam de Episcopis, quam de eis qui se Episcopos ibi dixere, loquitur Hadrianus;" quasi qui se Episcopos dixere, Episcopi non essent. Non eos accusat. quod nomen simularent, aut fictum sibi sumerent; sed quod religionem proderent, quod Serapin colerent, qui se non simpliciter Episcopos, sed "Christi Episcopos" dicerent, adeoque Christianæ religionis curam sibi primo loco vindicarent; quod cum aliarum Ecclesiarum Episcopi ad sacrificandum Diis Gentilium cogi nullo modo possent, illi ob insitam genti levitatem Serapin adorarent. De Episcopis igitur loquitur Hadrianus. "Neque autem hinc sequitur Episcopum ibi fuisse tunc aliquem præter Patriarcham alium. qua Episcopi nomen aut dignitas presbyteri nomine superius habitum, aut ab eo diversum," inquit ille. Quasi vero Hadrianus cognoverit illud arcanum, quod isti tantopere venditant, aliquando cisdem vocarí Episcopos et presbyteros: quasi

Subterfugium Seldeni.

ille Apostolorum consuetudinem sequeretur, et aliter eas voces acceperit ac vulgo homines tum locuti sunt. Hadrianus Episcopos a presbyteris aperte distinguit, eosdemque superiores facit. Primo loco "Christi Episcopos" nominat, et cum Christianos, tum etiam illos, quasi scilicet Christianorum principes, Serapidi devotos esse dicit: postea presbyteros nominat, eosque quasi inferiores, aut inter aruspices et aliptas numerat, aut aruspices et aliptas facit; quæ omnia distinctionem manifestam, et imparitatem sonant, Episcopique nomen non tantum a nomine presbyteri distinctum, sed et superius habitum ostendunt.

Ut omittam ea quæ de Episcopatu Ægyptiaco, quo ante De Episco-Epistolam Adriani excidit Valentinus, et parœciis quibus præ- patu Ægyptiaco. fectus Eusebio dicitur Demetrius, tradiderunt Hammondus et (Thoradike.) Thorndicius p, certum est neque Græcis neque Latinis notam fuisse traditionem illam de Episcopis in Ægypto a Demetrio Traditio de primum factis. Exstat Euaristi nomine Epistola ad omnes per Episcopis in Ægypto Ægyptum fratres, hoc est, Episcopos; largimur quidem hanc a Demetrio Epistolam Euaristi non esse; sed ut et Adversarii largiantur factis refunecesse est, Auctorem Epistolæ plures Episcopos Euaristi tatur. ætate in Ægypto fuisse opinatum esse. Leonidem Origenis Patrem sub initio Demetrii fuisse crediderunt nonnulli. certe Suidas ex Veterum aliquo, 'Ωρυγένης Λεωνίδην είχε πατέρα Ἐπίσκοπον καὶ μάρτυρα. Idem etiam testatur Chronographus Joel, de Severo Imperatore agens, ἐφ' οὖ Λεωνίδης ό Ἐπίσκοπος καὶ πατὴρ Ὠριγένους ἐμαρτύρησε. Licet enim Leonidem nunquam Episcopum fuisse crediderim, is tamen certe, quisquis fuit, qui primum illum Episcopum tradidit, credidit Episcopos fuisse in Ægypto ante triumviratum Dionysianum. Notat enim Seldenus Demetrium "summum Ori- Historis genis adversarium tres sibi, proculdubio velut auxiliarios, de Origene Episcopos instituisse;" hæc igitur institutio ad postrema tat. Demetrii pertinet; diu enim Origeni amicissimus fuit, teste Eusebio lib. vi. cap. 8. Tres itaque instituit Demetrius Episcopos auxiliarios, ut eorum scilicet ope adjutus majore auctoritatis pondere Origenem in Synodo opprimeret: neque enim quisquam Synodum Nationalem unquam audivit coactam sine Episcopis. At si Demetrius tribus tantum auxiliariis Episcopis, iisque contra antiquissimam Alexandrinæ Ecclesiæ, imo P Right of the Church in a Christian State, cap. iii. § 57. vol. i. 498. ed. 1844.

totius Ægyptiacæ consuetudinem ordinatis, stipatus atque communitus adversus Origenem Synodicam sententiam protulisset, an id Origenes ipse, an Eusebius acerrimus ejus hyperaspista tacuisset? Demetrius Synodo coacta decreto sancivit Origenem Alexandria pellendum esse, ut in Apologia Eusebii proditum est. Ex illa his verbis rem narrat Photius Cod. exviii. Σύνοδος άθροίζεται Έπισκόπων καί τινων πρεσβυτέρων κατά 'Ωριγένους, quæ minus recte ab Huetio exhibentur, Synodus prior Episcopis aliquot et presbyteris conflata; non enim hoc Græca volunt, sed Synodum Episcoporum, et aliquot etiam presbyterorum indicat, quod aliud est; Episcopos scilicet, fuisse plures, aliquos autem et presbyteros. Blondellus Blondellus vero, ut solet, hæc mire ad rem suam accommo-Nam in Addendis ad pag. 199. lib. 8. Apologiæ suæ,

mira docet de Origene.

"Adscribe," inquit, "Origenem Presbyterorum decreto pulsum refert Photius Cod. ccxcvii." Tot quidem Codices Photius non habet; sed hæc sine controversia verba respexit quæ pag. 297 habentur. 'Η δὲ [Σύνοδος] ψηφίζεται, Synodus decretum facit, inquit Eusebius apud Photium, Synodus Episcoporum, cui interfuerunt aliquot presbyteri. · Hoc autem decretum Synodi cui præsidebat Demetrius, et in qua tot sedebant Episcopi, simpliciter decretum presbyterorum dici quis ferat? Si tres Episcopi tantum cum Demetrio convenissent, an Eusebius, aut Pamphilus Synodum appellasset Episcoporum? nonne aliquid ex ea paucitate Episcoporum ad defensionem Origenis traxisset Eusebius? Cum posteriorem quendam conventum describit, qui Sacerdotio Origenem privavit, quod prius in Synodo factum non est, 'Αλλ' δ γε Δημήτριος άμα τισιν Επισκόποις Αίγυπτίοις και της ιερωσύνης απεκήρυξεν. inquit. Nonne minorem numerum Episcoporum in depositionem ejus consensisse innuit? et an pauciorum quam trium Episcoporum subscriptiones accepisset Demetrius? pauci in Origenem consensissent, iique a Demetrio tanquam auxiliarii noviter instituti; sine dubio Origenes ipse de abrogata veteri consuetudine, de auctoritate paucorum novitiorumque Episcoporum disputasset: ille autem de novis non Episcopis, sed literis, de multitudine, non de paucitate, eorum qui cum Demetrio in se conspiraverant, conquestus est, Tov έχθροῦ πικρότατα ήμῶν καταστρατευσαμένου διὰ τῶν καινῶν αύτοῦ γραμμάτων, καὶ ἀληθώς ἐχθρών τῷ Εὐαγγελίω, καὶ πάντας

τούς εν Αιγύπτω ανέμους καθ' ήμων εγείραντος. Inimico adversus nos acerbissime pugnante per suas novas literas revera Evangelio inimicas, omnesque Ægypti ventos adversus nos concitante, ut ipse de Demetrio loquitur in Præfatione tomi sexti in Joannem. Si denique tres tantum Episcopi in Ægypto Demetrio auxiliati essent, an Synodorum illarum decretis consensisset universus orbis, excepta Palæstina, Arabia, Phœnicia et Achaia, quod testatur S. Hieronymus? Non est igitur dubium quin Episcopos ex Ægypto plurimos in Origenem concitaverit Demetrius; quem idcirco falso tres tantum constituisse tradit nullo auctore Eutychius, eosque in hunc ipsum finem constitutos ut Origenem pellerent, nulla cum ratione statuit Seldenus.

Præterea constat ex Epistola Alexandri Alexandriæ Epi- Quot Episcopi ante Concilium Nicenum pene centum Episcopos scopi Egypti Ægypti consensisse in condemnationem Arii et aliquorum in condemetiam Episcoporum. Constat etiam nunquam fieri mentio- Arii connem pauciorum in illa Diœcesi Episcoporum prioribus tem-sensere. poribus. Verisimillimum igitur est non multo pauciores olim fuisse. Ut ad'ea tempora propius accedamus quæ Eutychius indigitat; Dionysius qui Heraclæ successit quinto Imperatoris Philippi, sex annis ante Origenis mortem, cui et maxime favit, nihil de Demetrii aut Heraclæ auxiliariis dixit, de variis Episcopis loquitur non tanquam novis, sed ut alii de suis solent in propriis Diœcesibus. Scripsit ad Cononem Hermopolitanum Episcopum, ad Hieracem Episcopum Ægyptiacum, ad Ammonem Berenices Episcopum, ad Basilidem Pentapolitanum Episcopum, aliosa. Sub illius Pontificatu èv Πενταπόλει της ἄνω Λιβύης τηνικαθτά τινες των Ἐπισκόπων έφρόνησαν τὰ Σαβελλίου, quidam Episcoporum in Pentapoli Sabellii sententiam amplectebantur, quidam autem Orthodoxi eum coram Dionysio Romano accusabant: erant igitur tunc temporis in Pentapoli Episcopi complures neque pauciores, opinor, quam ibidem circa Alexandri tempora exstiterunt. Nam cum postea Palæbisca et Hydrax vici Pentapolis sibi proprios Episcopos fieri curassent, ab omnibus Synesio renunciatum est πάτριον είναι και άποστολικον Έρυθρίτιδας είναι καλ ταύτας τὰς Ἐκκλησίας, ex patria, et Apostolica ordinatione Erythro contributas esse has Ecclesias; Erythræi igitur 9 Eus. H. vi. 46; vii. 21; alibi.

Episcopi jurisdictionem secundum morem Ecclesiæ Ægyptiacæ ad Apostolica tempora referebant. Et Siderius Palæbiscæ Episcopus, nemini succedens, sine successore mortuus est: nam decreto Theophili Episcopi Alexandrini, Παλαίβισκα καὶ "Υδραξ εἰς τὴν ἀρχαίαν τάξιν ἐτάχθησαν, καὶ πρὸς τὸ Ἐρυθρὸν ἀνελήφθησαν. Palæbisca et Hydrax in antiquum ordinem redactæ, et Erythro contributær. Idem etiam Dionysius narrat Chæremonem Episcopum Nili, ὑπέργηρων extrema senectute, mota persecutione in Arabiam cum conjuge sua secessisse; quem credibile est sedem eam tenuisse antequam Demetrius auxiliarios adversus Origenem sibi adjunxit. duos libros de Promissionibus scripsit, commotus libro Nepotis Ægyptii Episcopi qui Chiliastarum doctrinam promulgaverat. et jampridem mortuus fuerat. Nepos hic reliquit Psalmodiam, η μέχρι νῦν, inquit Dionysius apud Euseb. lib. vii. cap. 25, πολλοί τῶν ἀδελφῶν εὐθυμοῦνται. Illud autem μέχρι νῦν, usque ad hoc tempus, non modici temporis intervallum notat. Idem rursus, Cum in Arsinoitica præfectura essem, ένθα πρὸ πολλοῦ τοῦτο ἐπεπόλαζε τὸ δόγμα, in qua jampridem increbuit hæc opinio: ubi illud πρὸ πολλοῦ, sive jampridem, non potest intelligi de sententia nuper orta, sed vetusta et inveterata, quæ tamen relicto a Nepote libro nitebatur. itaque mortuus est Nepos Episcopus της Αλγύπτου ante pontificatum Dionysii, Episcopus autem factus diu ante Demetrii auxiliarios.

Traditio contraria de Episcopis a S. Marco institutis.

Denique traditio illa de tribus Episcopis a Demetrio primo in Ægypto factis omnibus Græcis atque Latinis ignota fuit: traditio autem illi contraria, de Episcopis a S. Marco in Ægyptiaca Diœcesi institutis et Græcis et Latinis, atque Arabibus nota fuit. Simeon Metaphrastes de S. Marco. Constituit et confirmavit Ecclesias per Libyam, Marmaricam, Ammoniacam, Pentapolin, Alexandriam, locaque quæ Bucolicæ dicebantur . . . . Ordinaverat autem pro se Episcopum Alexandriæ Anianum: aliis quoque Ecclesiis longe lateque Episcopos, presbyteros, diaconos dederat. In Synaxario Græco S. Marcus describitur, Πανταχοῦ θαυματουργών, καὶ τὰς Χριστοῦ Ἐκκλησίας κατακοσμών χειροτονίαις Έπισκόπων καὶ τών λοιπών Nicephorus Callistus lib. ii. cap. 43. Ev Kupnun κληρικών. τε καὶ Πενταπόλει πολλά καὶ ἄπειρα ἐργασάμενος, καὶ Ἐκκλη-

r Synes. Epist. lxvii.

σίας ανοικοδομήσας, κλήρους τε καὶ Ἐπισκόπους καὶ τάλλα προσηκόντως διενεργήσας είς την 'Αλεξάνδρειαν πάλιν ἐπά-Hæc Græci. Vita S. Marci ex antiquissimo Codice ante centum annos descripta: B. autem Marcus Anizanum Alexandriæ ordinavit Episcopum, et tres presbyteros, id est, Melium, Sabinum, et Cerdonem, et septem diaconos, et alios undecim ad Ecclesiasticum ministerium pertinentes. Et Pentapolin pergit . . . . et ordinans Episcopos per regiones illas et Clericos, iterum Alexandriam venit. Rhabanus Maurus eadem cum Metaphraste tradit, ut et Notkerust, et Alfricus Cantuariensis Episcopus<sup>u</sup>, et Ordericus Vitalis<sup>x</sup>. Inter Arabas Martyrologium Melchitarum, Aliquandiu moratus est Marcus in urbe Cyrene Cyrenæorum, indeque Alexandriam quæ apud Pharum est perrexit: dein in Barcam profectus est, multaque edidit miracula, et Christi Ecclesias exornavit, constituens eis Episcopos, atque his inferiores sacerdotes. Et Severus de Vitis Patriarcharum Alexandrinorum, Ipse vero discedens Pentapolin perrexit, mansitque ibi annos duos annuncians, et ordinans Episcopos, presbyteros, et diaconos in omnibus ejus provinciis. Ut videre est apud Ecchellensem. Nullum igitur Eutychianæ traditionis fundamentum est.

Respondeo quarto, ne Eutychium quidem ipsum hanc his- Unde Eutoriolam tanquam traditionem a majoribus acceptam referre, istam hissed velut quæstionis Criticæ aut Philologicæ apud Arabas sui toriolam temporis agitatæ solutionem in honorem Ecclesiæ suæ factam. Arabes enim putabant aut putari voluerunt nomen Papæ sua ætate Pontifici Romano peculiariter attributum primo fuisse Alexandrinis Episcopis datum, et a populo Ægyptiaco usurpatum, et ab illis ad Romanos pontifices devolutum, ut tradunt Georgius Homaidius, et Abubacrus Habbasides apud Ecchellensema. Cum igitur a Græcis eruditi intelligerent eum titulum primo Patriarcharum Alexandrinorum Heraclæ attributum fuisse, a Dionysio scilicet, (quem scriptorem vocat Eutychius; nullius enim Alexandrini Episcopi ante eum scripta exstabant,) qui in Epistola ad Philemonem hæc tradi-

Apud Canis, et Basnag. Thes. II. ii. 325. t Ib. tom. II. iii. 119.

u MS. Anglo-Sax. Hom. in S. Marc. Wanl. Catalog. 127, et alibi. In Biblioth. Publ. Cantab. Ii. 33. p. 216.

\* Apud Du Chesne, Hist. Norm.

р. 427. а.

Apud Ecchellensem, p. 111, 12.

1b. pp.112, 13. Cf. Chron. Orient.

<sup>\*</sup> De Orig. Nom. Pap. cap. 9. pp. 70, 71.

derat, Τουτον έγω τον κανόνα και τον τύπον παρά του μακαρίου πάπα ἡμῶν Ἡρακλᾶ παρέλαβον. Hanc ego regulam ac formam a beato Papa nostro Heracla accepib: cum hæc, inquam, a Græcis accepissent, rationem excogitarunt, quare hic Heraclæ potissimum titulus attribueretur: et cum vocem  $\pi \acute{a}\pi a\nu$  ad πάππον inclinare viderent, neque enim deerant Græculi qui ctiam illuc traherent, miram hanc historiam excogitarunt, qua non sub Demetrii tempore, sed Heraclæ populum illud discrimen inter Episcopos Ægypti nuper institutos, et Alexandrinum Patriarcham animadvertisse ostendant, ut postea vulgarem Episcopum Abba, Patriarcham Papam id est avum appellarent, quoniam ipsi Episcopi Patriarcham Abbam voca-Hæc vera esse vel inde primo perspicitur, quod Eutychius non perpetuam narrationem texat, aut historiam de institutione Episcoporum electioni presbyterorum immediate subjungat, sed quæstionem obiter inserat, Quare Patriarcha Alexandrinus dictus sit Papa? Quam quidem quæstionem dissimulat Seldenus, ut tanquam partem prioris historiæ posteriorem inducat. Ita enim Eutychium loquentem repræsentat: "Is etiam" (nempe Alexander) "petiit ab eis ne Patriarcha Alexandrinus Papa vocitaretur, quod significat avum." Ita vertit سوالع petiit ab eis, et ex alio Codice قبلاء dixit vel mandatum dedit eis, ac si decreverit Alexander, ne posthac Patriarcha Alexandrinus Papa diceretur. Cum ipse Alexander eo ipso nomine a suis vulgo indigitaretur. Inscriptio Epistolæ apud Athanasium libro de Synodis, Μακαρίφ πάπα Ἐπισκόπφ ήμῶν ᾿Αλεξάνδρφ οἱ πρεσβύτεροι καὶ οἱ διάκονοι έν Κυρίω χαίρειν. Prima Epistolæ sententia, ή πίστις ήμων ή εκ προγόνων, ην και από σου μεμαθήκαμεν, μακάριε πάπα, έστλν αΰτη. Et in corpore Epistolæ, 'Ως καλ σθ αὐτός, μακάριε πάπα. Athanasius Alexandri successor Alexandrum Papam vocavit, et ipse ab Ischyra, Arsenio, Constantio πάπας voca-Sed hanc versionem satis exagitavit Ecchellensisc. Doctissimus Pocockius noster ita reddit, Quod autem quærunt [nonnulli], Quare Patriarcha Alexandrinus vocetur Papa? (cujus nominis significatus est Avus) [sciendum est]. Ut igitur illi quæstioni responderet Eutychius, illa de tribus a Demetrio, viginti ab Heracla factis Episcopis inaudita tradit, ut

b Apud Euseb. Hist. vii. 7.

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> In Tract. de Origine Nominis Papæ, c. 1. Romæ ed. 1660.

solent illi qui de vocabulorum originibus disputant. autem quæ tradit et futilia, et falsa, et absurda sunt. tuit enim U sive πάπαν significare avum, titulum illum Patriarchæ datum, cum alius reliquis Episcopis competeret; idque primo Alexandriæ, ut postea sc. Romano Pontifici attribueretur. Ut igitur hæc fabula penitus explodatur, ostendam primo vocem πάπαν quæ Heraclæ tributa est nunquam significasse avum. Vocem hanc Syracusanam esse volunt Grammatici nonnulli. Suidas, Ούτω δὲ λέγεται παρά Συρακουσίοις ὁ πατὴρ πάπας. Eustathius, "Αλλοι δὲ, ὅτι παρὰ Συρακουσίοις πάπας ὁ πατήρ. Aliter Etymologus, Ούτω λέγεται παρά Συρακουσίοις ὁ πατήρ, πᾶς. Quod quidem verum esse potest, alterum non item. Nam vox  $\pi \dot{a}\pi a_{5}$  ipsis Syracusis longe antiquior est. Syracusæ enim ab Archia conditæ sunt vel sub Clidico, ut Eusebius, vel potius sub Æschylo Atheniensium rege, ut Marmor Arundellianum; hæc autem vox sub Diogneto ab Homero usurpata est, de Nausicaa, Odyss. Z.

> 'Η δὲ μάλ' ἄγχι στᾶσα φίλον πατέρα προσέειπε. Πάππα φίλ'.——

Ubi vocis interpretatio certissima est, Pater chare; allo-Papæ tituquitur enim φίλον πατέρα. Hesych. Πάππα, προσφώνησις catur. παιδὸς πρὸς πατέρα. Primæva igitur significatio τοῦ πάπας, vel poetice πάππας, est Pater. Idem etiam verbum παππάζειν inde deductum usurpat Iliad. E.

Οὐδὲ τί μιν παίδες ποτὶ γούνασι παππάζουσιν.

Ubi Vetus Scholiastes, παππάζουσι, παππα φωνοῦσι, πατέρα καλοῦσι. Hesychius post v. Παζοίνης, habet Παππάζοιεν, παρακαλοῖεν. Sed utrumque locum obiter emaculandum censui, qui post nuperos editores adhuc in mendo jacet. Primo igitur Παζοίνης, οἱ κατ' Ἰταλίαν, manifeste corrupta sunt, et series literarum pro ζ postulat ξ. Sic igitur legas, Πάξοι, νῆσοι κατ' Ἰταλίαν, Paxæ, insulæ prope Italiam<sup>d</sup>. De quibus Plinius lib. iv. cap. 12, "Circa eam aliquot, sed ad Italiam vergens Thoronos, ad Leucadiam Paxæ duæ, quinque M. discretæ a Corcyra." De quibus etiam Polybius intelligendus lib. ii., Συνέβαλον τοῖς τῶν Αχαιῶν σκάφεσι περὶ τοὺς καλουμένους Παξοὺς, vel forte, τὰς καλουμένας Πάξους. Secundo pro Παππάζοιεν, παρακαλοῖεν, legendum quivis statim

d Vid. Pearsoni Adversaria in Hesychium, p. 558.

videt, Παπάζοιεν, πατέρα καλοῖεν. Ita apud Aristophanem, optimum Linguæ Atticæ interpretem, Trygæus filias alloquitur, in Pace,

'Hνίκ' αν αλτίζητ' άρτον πάπαν με καλούσαι. Cum panem petitis papam me vocantes. (v. 120.)

Quem locum respiciens Hesychius, Πάπας, πατρὸς ὑποκόρισμα. Et ita filiæ Trygæum alloquuntur, 'Ω παπία. Ita rursus et in Vespis, ubi Scholiastes, παπία δὲ, πάτερ. Erat igitur hæc liberorum ab ipsa linguæ Græcæ origine blanda appellatio patri data. Posteriores Græci eandem appellationem etiam illis tribuerunt quos quasi patrum loco habemus. Scholiastes Homeri, Πάππα, προσφώνησις φιλοφρονητική νεωτέρου πρὸς πρεσβύτερον. Juniores senioribus tanquam filii parentibus titulum hunc tribuebant: et ubi ætati dignitas aliqua accessit, titulus venerationis habebatur: Τὸ πάππα καὶ τὸ άππα οὐ ψιλώς ὁ πατήρ, άλλά πρὸς πατέρα σεπτική φωνή, Suidas. Sub hac venerationis nota πάπας a Græcis, Papa a Latinis, primævis Ecclesiæ temporibus tribuebatur Episcopis, quos loco spiritualium patrum habuerunt. Nulla hic avi, nulla patris patrum notio. Hoc autem secundo apparet, quod titulus ille eodem ævo quo de Heracla usurpatus est, aliis Episcopis quam Patriarchis communis erat. Clerus Romanus ad Clerum Carthaginensem, "Didicimus secessisse benedictum Papam Cyprianum a Clementio subdiacono." Iidem in titulo Epistolæ ad ipsum scriptæ, "Cypriano Papæ presbyteri et Diaconi Romæ consistentes salutem." Ita Romæ, ita in Africa locuti sunt, "Universi confessores Cypriano Papæ salutem." Hieronymus aliquando Theophilum Episcopum Alexandrinum "Papam" appellat, ut in Apologia adversus Ruffinum, "Ergo et Epistolæ Papæ Theophili et Epiphanii et aliorum Episcoporum te petunt, te lacerant;" et paulo post, " Lectis nuper Papæ Theophili Epistolis;" iterumque, "Nunc primum a Papa Theophilo didicisse impietates ejus." Et in Epistola ad ipsum data, "Adnitere ergo Papa amantissime, atque beatissime." Non quod hunc titulum Alexandrino Episcopo peculiarem crederet; Anastasium enim simul cum Theophilo nominans illum, non hunc, "Papam" vocat, "Quid faciunt Epistolæ Theophili Episcopi, quid Papæ Anastasii, in toto orbe hæreticum persequentes?" Imo in Epistola ad Theophilum data Anastasium "Papam" appellat, "Ex dispen-

satione Dei factum puto, ut eo in tempore tu quoque ad Anastasium Papam scriberes." Alios etiam eodem nomine indigitat, "Ne me mittas ad sex millia librorum ejus, quos legisse beatum Papam Epiphanium criminaris;" et rursus. "Erupit aliquando contra Papam Epiphanium," Apologia secunda. In proœmio Commentariorum in Jonam, "Cæterum non ignoramus, Chromati Papa venerabilis." In Epistola ad Augustinum, "Incolumem et mei memorem te Christi Domini clementia tueatur, Domine Venerande et beatissime Papa." Ita reliqui ejusdem ævi nomen "Papæ" cuilibet Episcopo tribuebant. Tertio, usitatum hunc titulum etiam ante Dionysium, et Heraclam, docet nos Tertullianus lib. de Pudicitia cap. 13. qui de Episcopo Romano hæc habet, "In eum hominis exitum, quantum potes, misericordiæ illecebris bonus pastor, et benedictus Papa concionaris." Cum igitur vox "Papa" nunquam significet "avum," sed omnibus Episcopis semper tributa sit, et prius quidem Episcopo Romano quam Alexandrino, inania sunt omnia ob quæ hanc historiam excogitarunt Arabes; falsa etiam et historia ad horum tantum confirmationem tradita.

(III.) Excussimus traditionem Ægyptiacam, quam nos nun- Argumenquam natam fuisse contendimus, et ab Arabibus tantummodo tum Dallæi inde sumpfictam: ecce autem eam etiam redivivam, et ad hunc usque tum de diem superstitem! "Eutychianam traditionem firmat idem in Eccl. institutum," inquit Dallæus, "in antiquissima et nobilissima Æthiopica. Ecclesiæ Ægyptiacæ traduce, Æthiopica Christianitate, ad hæc usque tempora servatum. In omni enim Æthiopica Ecclesia unus est jam ab antiquis temporibus Episcopus. Abuna, ut vocant, i.e. Patriarcha, qui etiam hodie ab Alexandrino Patriarcha consecratur et mittitur." autem "tempora" quæ sint postea ostendit; ait in Æthiopiæ pariter ac Ægypti amplissimis et Christianissimis civitatibus nullos ad A.D. 190 Episcopos, Abunam tantum fuisse Æthiopicum ut et Patriarcham Alexandrinum.

Quæro autem unde hæc omnia pro compertis habeat Vir doctissimus. Testes quatuor adducit, Alphonsum Mendesiume,

 Alphonsus Mendez, Lusitanus, Jesuita, studiis compatriotarum titulo insignitus Patriarchse Æthiopensis, eo navigavit anno 1623, receptus ab Imperatore Seguedo, deinde expulsus

cum suis a Seguedi successore Basilide. Scripsit Epistolam ad Mut. Vitellescum de rebus a se gestis. Ulyasi-pone, 1631. Vid. Geddes. Hist. Eccl. Æthiop. p. 883, sqq. De Joanne a

Nicolaum Godignum, Joannem a Sanctis, Franciscum Alvarem, nuperos scriptores omnes, Jesuitas aut Dominicanos. Quid autem illi testantur? an Christianitatem Æthiopicam ab initio fuisse Ecclesiæ Ægyptiacæ traducem? an ab antiquo usque ad A.D. 190 fuisse in Æthiopia Patriarcham aut Abunam cum presbyteris quamplurimis, Episcopo autem nullo? an hanc regiminis formam ab Ægyptiis fuisse derivatam, et apud Æthiopas intemeratam ad sua usque tempora permansisse? Id unum asserunt, superiori sæculo nullos Nihil horum. fuisse in Ecclesia Æthiopica Episcopos, Abunam unum ab Alexandrino Patriarcha electum et creatum. Demus igitur id verum esse, quod eorum testimonio confirmatur, etiamsi illis longe plures contrarium plane doceant, atque inter eos ipse Salmasius. An inde sequitur traditionem Eutychianam in Ægypto revera ab initio obtinuisse, et omnem Ignatianis Epistolis fidem abrogandam esse? Nulli fuerunt in Æthiopia Episcopi præter unum Abunam sæculo decimo sexto. nulli erant in tota Ægyptiaca Diœcesi primo vel secundo sæculo usque ad A.D. 190 Episcopi præter Alexandrinum Patriarcham; ideoque Epistolæ Ignatii confictæ sunt. probat aut admittit, opinor, hanc consequentiam Vir doctissi-Reliqua enim omnia quæ enumeravimus, ad Eutychianam traditionem firmandam, plura autem ad Ignatium Epistolicum rejiciendum necessaria sunt: quæ adhuc nullo testimonio confirmantur, imo quæ nullo confirmari possunt.

Christiani tatis Æthiopicæ origo.

Primo enim, Christianitas Æthiopica ab initio non videtur fuisse Ecclesiæ Ægyptiacæ tradux. Nam, teste Irenæo, lib. iii. cap. 12. Spado Reginæ Æthiopum missus est in regiones Æthiopiæ prædicaturus hoc quod ipse crediderat. Idem testatur Euseb. lib. ii. cap. 1. et S. Hieron. in liii. Isaiæ, et S. Cyril. Catech. xvii. Unde et Æthiopes ipsi a Philippo Apostolo se ad fidem conversos profitentur. Volunt etiam nonnulli S. Thomam Æthiopibus Evangelium prædicasse, alii S. Matthæum, ut Socr. lib. i. cap. 19, Ruffinus lib. x. cap. 9. Utcunque sit, sunt enim primæ Evangelicæ promulgationis vestigia ut apud alias gentes a Græcis longe dissitas, ita et apud Æthiopas valde obscura, nemo tamen Veterum dixit Æthiopas primo vel secundo sæculo religionem Christianam

Sanctis, et Francisco Alvare, qui uterque in Æthiopia plures annos commotive. Tati sunt, vid. Nic. Antonii Bibl. Hisp. tom. iii. 399, 776.

ab Ægyptiis didicisse; quod erat ad Eutychianam traditionem firmandam imprimis probatu necessarium. Et mirum est quot et qualia hæc de Ignatio conjectura Dallæum docuit, Dallæus quæ antea prorsus ignoravit. Ita enim ipse de Pseudep. multum dispar sibi. Apost. lib. i. cap. 2. "Sed Æthiopas quidem mittamus, quorum non nisi recentissima novimus, antiqua plane ignoramus."

Fatemur quidem, quicquid ab Eunucho, aut Thoma, aut Matthæo factum est in illis regionibus, Æthiopas aliquando Christianam religionem ab Ægyptiis hausisse, quod multa demonstrant. Quæritur tantum de tempore, cujus cognitio erat ad hoc argumentum plane necessaria. Nam nisi probetur, Æthiopas Abunam habuisse ab Episcopo Alexandrino creatum, qui eam Ecclesiam cum presbyteris sine alio Episcopo rexerit, ante Demetrii tempora, Eutychiana traditio nullo modo confirmabitur. Quæ autem Dallæus affert, ut "Æthiopicum Christianismum ab Ægypto propagatum esse demonstret," hæc tantummodo sunt; "Abuna" scilicet "ab Alexandrino Patriarcha peti ordinarique solitus, et vetus Dioscori schisma, cui gens tota ad hodiernum diem adhæret, Synodi Chalcedonensis et Leonis Romani Episcopi memoriam abominans." Hæc autem nec ad A.D. 190, nec ad Eusebii tempora pertingunt; ideoque ad rem præsentem nihil omnino faciunt. Arabes quidem Æthiopicæ Ecclesiæ primordia ad Constantinum ferme referunt. Abulfaragius notat a tempore Constantini religionem Christianam se exseruisse, donec éam amplecterentur pleræque earum quæ Romanis vicinæ sunt gentes, nec non quotquot incolebant Coptitæ alii et Nigritæ omnigeni ex Æthiopibus, Nubiis, cæterisque. Geographo Nubiensi memorantur Nigri, qui vocantur Albanin, et dicuntur esse Græci, religionemque Christianam profiteri a diebus Coptitarum ante exortam Muslemannorum sectam; verum deficiunt a fide Christianorum, sunt enim Jacobitæ. Constantini ætate plures quam centum fuerunt in Ægypto Episcopi: et eodem tempore Eusebius Ignatii Epistolas omnibus Ecclesiis perhonorifice commendavit. Imo vero videtur etiam ætate ipsius Athanasii, qui Epistolas Ignatii et novit et recepit, et primum incognita vel nulla fuisse, et dein vel ortum habuisse, vel se recuperasse Ecclesia Ægyptiaca. Idque patet ex historia quam narrat Ruffinus de Frumentio, quem in Indiam cum Meropio profectum esse tradit. Etsi

enim Ruffinus ita historiam pertexat, quasi in Indiam ulteriorem et Orientalem Frumentius perrexisset; constat tamen Indiam eam fuisse Ægypto proximiorem, et Æthiopiæ partem. Indi enim Æthiopes antiquitus appellabantur; ut apud Virgilium de Nilo,

Usque coloratis amnis devexus ab Indis.

Frumentius Epitus.

Ad hanc autem Indiam Frumentium primo pervenisse constat: ex illa Alexandriam rediit, in eandem rursus etiam Æthiopum missus est, et ab Athanasio ordinatus Episcopus Axumeos. Erat autem Axumis Æthiopum metropolis. Stephanus de Urbibus, 'Αξουμίτης, ἀρσενικώς, μητρόπολις Αίθιόπων. Apud Arrianum in Periplo maris Erythræi, (quod Procopio Gazensi θάλασσα Ἰνδική vocatur,) Από δὲ ταύτης εἰς αὐτήν την μητρόπολιν τον 'Αξωμίτην λεγόμενον άλλων ήμερων πέντε. Nonnosus apud Photium, ή δὲ "Αξουμις πόλις ἐστὶ μεγίστη, καὶ ολον μητρόπολις της δλης Αλθιοπίας. Et clarius adhuc Procopius Persicorum lib. i. cap. 19. 'Ομηριτών δὲ καταντικού μάλιστα εν τή αντιπέρας ηπείρω Αίθίοπες οἰκοῦσιν οι Αύξωμείται επικαλούνται, ότι δε αὐτοίς τὰ βασίλειά έστιν εν Αὐξώμιδι πόλει. Erat igitur Axumis Metropolis Æthiopiæ, et in ea Æthiopum Regia posita fuit. Ad hanc igitur Axumin, et hanc Indiam, quæ pars est Æthiopiæ Ægypto proxima; non ad Indiam intra Gangen, aut ad Axumin illam quam ad latus Orientale Indi fluvii constituit Ptolemæus, Frumentium missum fuisse a S. Athanasio credendum est: tum quod Epistolam Constantius ad Aizanan et Sazanan ejus loci Tyrannos scripsit, ώστε Φρουμέντιον τὸν Ἐπίσκοπον τῆς Αξούμεως ἐκείθεν ἀχθῆναι, ut Frumentius Episcopus Axumeos inde abduceretur (inquit Athanasius in Apologia<sup>f</sup>) in qua Tyrannos eos fratres vocat, iisque paria cum Romanis jura impertit: cum nulli Imperatorum Romanorum fœderati ultra Gangen essent: tum etiam quod idem Constantius legem fecerit in hæc verba. quæ rem ipsam mire illustrat, Nullus ad gentem Auxumitarum et Homeritas ire præceptus ultra annui temporis spatia debet Alexandriæ de cætero demorari. Erant igitur hi Αὐξουμίται καλούμενοι Αἰθίοπες, ut loquitur Philostorgius, Homeritis adjuncti, Imperio Romano contermini, Romanorum fœderati. tempore Constantii. Ad illos igitur sæpe missi sunt legati qui Alexandriam primo petebant, inde in Æthiopiam profecti.

f Apolog. ad Constantium, § 40, et 44.

ex Æthiopia Alexandriam reversi sunt, ad quos spectat illa constitutio. Hæc occasio eos ad fidem Christianam sub primis Imperatoribus Christianis convertendi.

Jam vero ante hunc Frumentium in hac India sive inter Ante Fru-Æthiopas Axumitas nulla Christianæ Religionis vestigia ap-mentium nulla inter Ita omnino intelligendus Socrates in præfatione Æthiopas ad hanc historiam lib. i. cap. 19: Την μέντοι ενδοτέρω 'Ινδίαν tas. ην προσοικεί βαρβάρων έθνη πολλά διαφόροις χρώμενα γλώσσαις οὐδέπω πρὸ τῶν Κωνσταντίνου χρόνων ὁ τοῦ Χριστιανισμοῦ λόγος ἐφώτιζεν. Interior autem India, quam gentes accolunt plurimæ diversis utentes linguis, ante Constantini tempora nondum Christi fide fuerat illustrata. Idem etiam ex ipsa historia innotescit. Frumentius enim ipse cum primum ad Indiam illam, sive Æthiopiam pervenerat, et mira Dei providentia maximæ apud Regem auctoritatis esset, neminemque inter Æthiopas Christianum invenerit, "requirere solicitius cœpit si qui inter negotiatores Romanos Christiani essent, iisque potestatem dedit ut conventicula per loca singula facerent ad quæ Romano ritu orationis causa confluerent." Quo peracto reversus et Alexandriam veniens, quid a se factum sit docet; et a S. Athanasio in Concilio sacerdotum primo designatus, dein ordinatus est Episcopus Axumeos. Episcopali auctoritate ornatus perrexisset ad hanc Indiam, "tanta ei data esse a Deo virtutum gratia dicitur, ut signa per eum Apostolica fierent, et infinitus numerus Barbarorum converteretur ad fidem. Ex quo in Indiæ partibus, et populi Christianorum, et Ecclesiæ factæ sunt, et Sacerdotium cœpit," ut testatur Ruffinus Hist. Eccl. lib. x. cap. 9. Cui suffragantur Socrates, Sozomenus, Theodoretus, et Nicephorus.

Ubi nunc ille Abunas Æthiopicus, ille Patriarcha sine Episcopis, in amplissimis et Christianissimis civitatibus, usque ad A.D. 190? Ubi illi ab aliarum gentium commercio remoti. adeo antiqui ritus tenaces, ut cum Ægyptii, gens levis et pendula, sub Demetrio et Heracla Episcopos scilicet admitterent. traditum ab Alexandrinis morem optima fide servaverint, et uno Abuna contenti plures Episcopos admittere nunquam voluerint? Ex quibus hæc historiæ monumentis eruta, ex quibus Ecclesiæ Annalibus desumpta sunt, Græcis, Latinis, Arabibus pariter ignota? Prima facies Ecclesiæ, primum Sacerdotium, primus Episcopus in Metropoli Æthiopiæ, cum

jam Athanasius in Ægypto non sine centum Episcopis præsideret, et ipse Ignatii Epistolas diserte agnosceret atque prædicaret.

Theophilus post Frumentium Episc. Arianus.

edidit.)

Philostorgius, aut ignorans, aut potius dissimulans hanc historiam, Theophilum sub Constantino ad Axumitas Æthiopas missum tradits: Nicephorus hoc ad Constantii et Georgii Episcopi Alexandrini tempora referth. Et omnino Episcopus ille Arianus post Frumentium aut revocatum aut mortuum Æthiopiam perrexisse putandus esti. Post quos quin plures in Æthiopia Episcopi floruerint dubitari non potest. Legimus enim apud Palladium, quem ex Bibliotheca Regia nuper edidit (Palladius, Cl. Edoardus Bissæus Eques auratus<sup>k</sup>, Έγω δὲ εἰς τὰ ἀκρωτήρια μόνον ἔφθασα τῆς Ἰνδικῆς πρὸ ἐτῶν ὀλύγων μετὰ τοῦ μακαρίου Μωϋσέως τοῦ Ἐπισκόπου τῶν Αδουληνῶν. Ego ad primas tantum Indiæ oras paucos ante annos cum beato Mose Adulenorum Episcopo penetravi. Erat autem Adule, vel Adulis, urbs Æthiopiæ. Steph. "Αδουλις, πόλις Αἰθιόπων, et Procopius Persicorum lib. i., ἐν πόλει Αἰθιόπων ᾿Αδούλιδι. In Vita S. Chrysostomi a Palladio scripta mentio sit Palladii Blemmyorum Episcopi. Blemmyes autem sunt Æthiopes. Strabo lib. xvii. Βλέμμυες δὲ Αἰθιόπων ὑπακούοντες, Αἰγνητίοις δè ὅμοροι, de quibus Plinius lib. v. cap. 8. Neque vero adhuc multum crevit in Æthiopia religio Christiana. Sed Justinianei imperii anno decimo sexto Adadus Auxumitarum Rex, factus est Christianus, et ab Imperatore accepit ἐπίσκοπον καὶ κληρικούς, ut refert Theophanes, ἐπισκόπους καὶ κληρικούς, ut narrat Cedrenus, et tota ea gens Christo nomen dedit. Ab eo tempore, ut arbitror, Christianismus radices apud Æthiopas egit, quo liberius adhuc de Chalcedonensi Concilio loquebantur homines præsertim in Ægypto. Sub imperio autem Theophili, in Æthiopia Episcopus fuit nomine Jacobus, quem. cum Rex forte in bellum profectus esset, uxor Regis in exilium misit, et substituerunt in locum ejus Episcopum alium. Sed et pluvia iis data non fuit, et percussi sunt pestilentia, ita ut regnum magnum sentiret damnum. Episcopus autem in Ægyptum venit. Atque ut Rex e bello reversus fuit, uxorem suam objurgavit, et misit ad Patriarcham veniam ab eo petens, eum-

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Philostorg. Epitom. iii. 4.

h Niceph. lib. ix. cap. 18.
i Vid. Le Quien, Orient. Christian.

tom. ii. 643, 4. k Lond. 1665. 4to.

que rogans, uti remitteret Episcopum. Id quod fecit; et receperunt eum cum gaudio magno, ut refert Elmacinus. hæc tempora, ut opinor, conditi sunt Canones Arabici Con-Canones cilii Niceni, quos edidit Turrianus, quique ad posteriorem Arabici Concilii Ecclesiæ statum, et consuetudines diu post Concilium Nice- Niceni. num natas temperati sunt. Eorum autem Capite xxxvi. statutum est, "Ut non possint Æthiopes creare nec eligere Patriarcham; sed potius eorum Prælatus sub potestate ejus sit qui tenet sedem Alexandriæ. Sit tamen apud eos loco Patriarchæ, et appelletur Catholicus: non tamen jus habeat constituendi Archiepiscopos, ut habet Patriarcha; siquidem non habet Patriarchæ honorem et potestatem." Plures sine controversia in Æthiopica Ecclesia Episcopi fuere cum hic Canon primo conditus est. Jus Patriarchæ denegabatur creandi Archiepiscopos sive Metropolitanos, tales nimirum qui sua auctoritate Episcopos crearent; unde ipsi jus creandi Episcopos concessum esse supponitur. Et quoniam ea ætate plures sub se Episcopatus haberet, Catholici nomen obtinuit, Salmasium hic appello, qui vulgo ابنا Abuna vocatur. qui de Primatu Papæ cap. 14 hæc habet, "Succrescente, ut probabile est, Christianorum in Æthiopia numero, ubi plures habere cœpit ea provincia Episcopos, unus omnibus Metropolitanus impositus, qui propter multitudinem Episcoporum sibi subjectorum et ditionis amplitudinem Catholici et Patriarchæ nomen habuit, quamvis alteri Patriarchæ subesset."

Si deficiat Historia, ipsius Ecclesiæ monumenta cujuscun- Liturgia que ætatis sint, satis manifesto ostendunt complures in ea Æthiopum Provincia Episcopos fuisse. Liturgia Æthiopum Romæ plures in ea impressa 1, Memor esto omnium Archiepiscoporum nostrorum, olim fuisse Episcoporum, presbyterorum, atque diaconorum, qui viam nobis Episcopos. In aliis Liturgiis et Missalibus, indigitant verbi Orthodoxi. quæ habet Vir doctissimus Castellus noster, quamplurimæ (Castell.) preces sunt, quibus populus in hæc verba orat, Pro patribus nostris Episcopis, pro fratribus nostris sacerdotibus, pro adjutoribus nostris presbyteris m.

<sup>1</sup> Edita simul cum Nov. Testamento Æthiopico, curante Petro Æthiope, Romæ anno 1548. Edidit, cum nova Interpretatione, Renaudot. Liturg. Orient. p. 469, sqq. ed. 1847.

m Renaudotius, in sua Dissertatione de Alexandrino Patriarcha, § 108, legem ait impositam fuisse Æthiopum Metropolitæ, ne plures septenis Epi-scopos ordinaret: ita cautum ab Alexandrinis, ne Æthiopes subjectioni se eximerent. Idem, in Observationibus in Liturg. Æthiop. § 1. "Paucissimi autem a multis seculis in Æthiopia

Summa re-

Cum igitur ex tenui illa quam de Æthiopica Ecclesia habesponsionis. mus notitia aliquorum Episcoporum nomina supersint, cum constet ex Arabico Canone jus creandi Metropolitanos tantum proprie dictos, Æthiopibus concessum non esse, cum Liturgiæ Ægyptiacæ antiquis retro temporibus populum pro Episcopis suis orare quotidie docuerint, non diu est ex quo Æthiopes Abuna uno sine Episcopis fuerint contenti, si modo illud verum sit, quod Jesuitæ et Dominicani contra aliorum testimonia referunt. Cum ante Justiniani tempora tam pauci fuerint in Æthiopia Christiani, ante Constantinum vel nulli vel certe Ægyptiis plane incogniti; cum qui primus erat eorum, saltem ab Ægypto, Apostolus Frumentius, ab Athanasio, pluribus quam centum in Ægypto Episcopatum tenentibus, et missus et ordinatus sit, palam est Æthiopicæ Ecclesiæ hodiernum statum, qualis qualis sit, ad antiquissimam Ægyptiacæ Ecclesiæ traditionem, si quæ talis unquam fuerit, confirmandam nihil omnino valere. Cum denique argumentum negans fundetur in silentio omnium ante Eusebium, ante quem Æthiopum Christianorum nulla fama est, aut perquam incerta; cum Athanasius, qui post Eusebium Ignatiana memoravit, primum ex Ægypto Episcopum in Æthiopiam miserit: cum Dallæus ipse fateatur Æthiopas recipere Constitutiones Clementinas, tanquam ab ipsis Apostolis dictatas, in quibus plura de Episcopis quam in Ignatianis continentura, nihil hinc ad auctoritatem Epistolarum S. Ignatii imminuendam formari ullo modo potest.

> (IV.) Hactenus de Traditione Alexandrina ab Æthiopibus confirmata, ut volunt, quæ aliquam argumenti speciem habuisset, si ea omnia vera fuissent quæ attulerunt. Illud autem quod sequitur si verum esse concedatur, nescio quam vim habere possit ad Ignatium Epistolicum rejiciendum,

Episcopi sunt, et Gregorii Abulfaragii tempore, scil. decimo tertio seculo, unus tantum erat, et is Metropolita, seu ut vulgo dicitur Patriarcha, cujus ordinatio in Ægypto fieri debebat. Unde sæpe absque Sacerdotibus fuit Ecclesia Æthiopica." Idem fere repetit Le Quien, Orient. Christ. tom. ii. Eccl. Æthiopiæ, sive Abessiniæ. Certe Æthiops ille Zaga Zabo, qui sæculo decimo sexto legatus erat ab Imperatore Abessiniæ, (Presbytero Joanne, sicut olim vocabatur,) ad Regem Lusitanum, et Episcopus ipse fuisse tradi-tur, et de pluribus Episcopis tunc temporis in patria sua sedes tenentibus, loquitur. Confessionem ejus de Fide Æthiopum Latine edidit vir bene doctus, Damianus de Goes, Lusitanus, Lovanii, anno 1540. Anglice legitur in Mich. Geddesii Hist. Eccl. Æthiop. pp. 81-117. Vide etiam Cel. Jos. Sim. Assemani, Biblioth. Orient. i. 360.

Nid. Didascal. Æthiop. p. 16, sqq. ed. T. P. Platt. Lond. 1834.

aut quid conferat ad silentium scriptorum ante Eusebium. Quomodo enim illud quod octavo sæculo factum est, probabit Argumenscriptum istud secundo, et tertio seculo non exstitisse, quod tum Dalquarto, quinto, sexto, et septimo receptum et approbatum stola Greest? "Scilicet circa A. D. 736, in Germanica Boioariorum ad S. Bonigente Christi fides viguit, et presbyteri fuerunt, cum tamen facium de nulli apud eos essent Episcopi. Unde liquet ne iis quidem ariorum. temporibus Ignatii Epistolici auctoritatem Christianis per Germaniam notam fuisse." Primo, quænam hæc consequentia Boioarii in Germania nescierunt: ergo Christiani per Germaniam. An nulli erant Christiani per Germaniam præter Boioarios? An alii omnes ignorabant quicquid Boioariis ignotum fuit? An ideo auctoritatem Ignatii ignorasse dicendi sunt qui Episcopos habuerunt, quod alii non habuisse dican-Secundo, unde liquet Christi fidem inter Boioarios viguisse cum Episcopos non haberent? Scilicet ex Gregorii tertii Epistola ad Bonifacium hoc apparet, inquit, nec hoc tantum, " sed Vivilonem nescio quem ipse Gregorius a se in eum ordinem consecratum ad eos misit." At Gregorius non dicit Vivilonem fuisse primum eorum Episcopum, nec se eum misisse ait, sed ordinasse tantum. Missus est enim Vivilo ad Gregorium, idque a Boioariis, ut ordinaretur Episcopus; illi igitur tum noverunt se sine Episcopo vivere non debere. Quod an ab Ignatio acceperint, illi viderint, qui neminem alium eam necessitatem docuisse putant. Vivilo etiam ipse ideo missus esse traditur, quia prior Episcopus esset defunctus. Et Epistola Gregorii exstat cum hoc titulo, "Dilectissimis nobis Episcopis in provincia Boioariæ et Alemanniæ constitutis Uvigoni, Luidoni, Rodulpho, Vivilo seu Addæ, Gregorius Papa o." Ut nec primus, nec solus tunc temporis Vivilo Boioariorum Episcopus fuisse videatur; et cum Bonifacius Germanorum Apostolus dicatur, tempus illud ostendi non potest, quo apud Boioarios fides Christi sub presbyteris sine Episcopo viguerit.

Alterius plane generis est quod e Scotia petit argumentum. Argumen-Ibi enim Episcopos singulares in Ecclesiis fuisse negari non tum e Scotia, de Mopotest ad formam regiminis Ignatiani. Nam, ut Beda testa-nasterio tur, "Abbas quidam presbyter fuit cujus juri et omnis pro-Ionensi. vincia et ipsi etiam Episcopi subjecti erant." Ita quidem

º Bonifacii Epist. cxxix. ed. Serar. xlv. ed. Würdtwein. Cf. Epist. xlvi.

Beda, sed omissa sunt verba notatu digna, "ordine inusitato p." Agnovit Seldenus "ordinem inusitatum" a Beda observatum: "Sed qui," inquit, "ex more ibi vetustissimo sæculorumque illic anteriorum disciplina receptus sit." quis apud Ionenses presbyteros mos fuit Bedæ ævo antiquissimus, aut quot fuerunt illa anteriora sæcula? Certe ab obitu Columbæ, qui Monasterium condidit, ad ortum Bedæ, qui hæc scripsit, anni tantum numerantur septuaginta sex. Quid autem hinc sequitur? "Ignatii auctoritatem septimo sæculo Scotis Christianis fuisse ignotam," inquit Dallæus. non sequitur reliquis Scotis, qui Episcopis parebant, Ignatium notum, neque Monachis Ionensibus, quod Abbatico iuri Episcopi subjecti essent, ignotum fuisse. Potuit hoc fieri, utraque parte Ignatium sciente; potuit, utraque ignorante. Si ideo Ignatium ignorasse censendi sunt, certe et Chalcedonense Concilium ignorabant, cujus Canon octavus omnes Monasteriorum Clericos Episcopo vult esse subjectos. Κληρικοί των πτωχείων και μοναστηρίων και μαρτυρίων ύπο την εξουσίαν των εν εκάστη πόλει Έπισκόπων, κατά την των άγίων Πατέρων παράδοσιν διαμενέτωσαν, καλ μή κατ' αὐθάδειαν άφηνιάτωσαν τοῦ ίδίου Ἐπισκόπου. Clerici ptochiorum, monasteriorum, et martyriorum, sub potestate Episcoporum qui sunt in unaquaque civitate, secundum SS. Patrum traditionem, permaneant, nec per præsumptionem a suo Episcopo recedant.

Si demus Ionenses Ignatium Epistolicum ignorasse, prius ostendere oportuit, quid illi noverint, quam illud objiceret quod ignorabant. Antea quidem in hunc modum disputabat. Si scripsisset Ignatius Epistolas, eæ fuissent Justino, Irenæo, Clementi Alexandrino et Tertulliano cognitæ. Nam hi viri erant, "totius antiquitatis literariæ maxime vero Christianæ studiosissimi iidem atque acutissimi et doctissimi indagatores." An idem de Scotis Christianis septimi sæculi judicandum est? Num Ionenses monachi antiquitatis studiosissimi atque acutissimi et doctissimi indagatores fuisse perhibentur? Imo vero an adhuc amplius, Ionenses illi in discutiendis veterum Græcorum monumentis adeo emunctæ naris Critici fuere, ut Eusebii, uti volunt, error, qui Athanasium, Hieronymum, Theodoretum et Gelasium fefellit, iis potissimum suboleret? Hoc enim necessario dicendum est de testimonio septimi

P Hist. lib. iii. cap. iv. § 160.

sæculi, ut vim aliquam habere videatur: tunc enim auctoritas Epistolarum Ignatii inter Catholicos atque etiam Hæreticos erat receptissima.

Postquam Boioariorum et Ionensium meminisset Vir doc-Redit Daltissimus, et ab argumento suo, quod a silentio scriptorum læus ad ante Eusebium petebatur, longius aberrasset, adjunxit Hie- et Epiphanii testironymi et Epiphanii testimonia: illum ideo adduxit, quia monia. presbyteratus cum Episcopatu, ut ait, ἰσοτιμίαν probabat, hunc quia eam sententiam ut hæresin in Aerio damnabat, testes duos in Ignatium jam diu receptum egregie conspiran-S. Hieronymus sæpe S. Ignatii meminit, quid scripserit 1. De Hie-Vir Apostolicus et Martyr observat, Eusebiana transcribit et ronymo. approbat: quid igitur ille adversus Ignatii Epistolas? "Solicitor putare," inquit, "vel nondum in iis ista tam multa fuisse, quæ hodie de Episcopatus necessitate et præ presbyteratu excellentia istic legimus, vel certe existimasse Hieronymum quantalibet fuerit Martyris auctoritas, non tamen satis eam valere, ut rem disertis Scripturæ vocibus confirmatam convellere posset aut deberet." Quid autem si Vir doctissimus revera putaret id quod putare solicitatur? quid si verum esset quod putet? an inde sequitur Epistolas illas omnes esse tertio sæculo fictas atque suppositas? Si parem cum Scripturis auctoritatem non habeant, aut una vel altera sententia de necessitate et excellentia Episcopatus in exemplari Hieronymiano non haberetur, quæ in nostris apparet, an statim sequitur omnes fuisse commentitias? præsertim cum S. Hieronymus eas quas ipse habuit veras et genuinas putavit. Fatetur Vir doctissimus eas Epistolas quas nunc habemus easdem omnino esse quas habuit Eusebius et post eum Athanasius atque Theodoretus. Qua ergo ratione ductus dubitare potest de exemplari solius Hieronymi, qui post Eusebium et Athanasium, ante Theodoretum vixit? "Non tam multa" scilicet "de ea re in Ignatio vidit Hieronymus:" quasi, si pauciora de eadem re dixisset Ignatius. fidem ei omnem abrogasset Hieronymus. Anne auctoritas illa tantum valida est, quæ sententiis idem plane sonantibus sæpe repetitis constat? Quot sententiæ in Ignatio obliterandæ sunt, ut Episcopatus et presbyteratus ἰσοτιμία ab illo condemnari non putetur, et doctrina quam tanquam Hieronymianam repræsentant Adversarii Ignatianæ minime con-

traria est.

Hieronymi traria videatur! Sed revera Hieronymi sententia, si una sententis Ignatiomi. atque simplex sit et recte explicetur, Ignatii sententise minime nime con-contraria est : contrarietas enim quæ obtenditur, originem tantum spectat, de qua nihil Ignatius. Cætera vero quæ habet Hieronymus sane quamplurima de Episcopatus a presbyteratu distinctione et præexcellentia, ac necessitate antiquitateque utriusque in Ecclesia Dei, et Aerii dogma jugulant, et Ignatianis plane conformia sunt; quæ toties imitatur et sequitur, ut quin omnia viderit, que nos in genuinis Epistolis videmus, dubitari, certe ut pauciora, affirmari non possit. Hieronymi Nam in Epistola ad Nepotianum, "Esto," inquit, "subjectus Pontifici tuo, et quasi animæ parentem suscipe," vel " suspice." Exhortatio hæc non Aeriana, sed Ignatiana est. Nepotianus enim presbyter erat. Ita de illo Hieronymus

Epistola ad Nepotianum ;

dem testimonia.

Epist. iii., "Fit clericus, et per solitos gradus presbyter Presbyterum igitur subjectum Episcopo suo ordinatur." esse debere monet Hieronymus, et quidem tanquam filium parenti. Semper enim Episcopum Presbyteri patrem agnoscit. et alia ejus- Epistola lxii. ad Theophilum, "Non sumus tam inflati cordis ut ignoremus quid debeatur Sacerdotibus Christi. Qui enim eos recipit, non tam eos recipit, quam illum cujus Episcopi sunt. Sed contenti sint honore suo: Patres se sciant esse non Dominos." De Heliodoro Nepotiani Episcopo ita loquitur, "Quanto magis tu et avunculus et Episcopus, hoc est et in carne, et in spiritu pater, doles abesse viscera tua, et quasi a te divulsa suspiras." Ad Nepotianum Epist. iii., "Gloria patris est filius sapiens. Gaudeat Episcopus judicio suo, cum tales Christo elegerit sacerdotes." Ita ipse S. Augustinum compellat: "Vale mihi amice carissime, ætate fili, dignitate parens." Et, "Virum honorabilem, fratrem meum, filium dignationis tuæ, Orosium presbyterum et sui merito et te jubente suscepi." Quæ cum ita sint, illa in suspecto Opere in Psalmum xliv. Hieronymo vix abjudicari possunt, "Fuerunt, o Ecclesia, Apostoli patres tui, quia ipsi te genuerunt. Nunc autem quia illi recesserunt a mundo, habes pro his Episcopos filios, qui a te creati sunt: sunt enim et hi patres tui, quia ab ipsis regeris." Hæc autem subjectio Hieronymiana nihil aliud est quam ὑπακοὴ vel ὑποταγὴ Ignatiana.

Secundo, Hieronymus sæpissime tres gradus sive ordines doctrina in Ecclesia, Episcopatum, presbyteratum, et diaconatum agnoscit, non minus quam Ignatius. Dialogo adversus Luci- de tribus ferianos, "A triginta cubitis incipiens et usque ad unum ordinibus. cubitum paulatim decrescens Arca construitur: similiter et Ecclesia multis gradibus consistens, ad extremum diaconis, presbyteris, Episcopisque finitur." Ita ille, "Arcæ sacramenta cum Ecclesia componens," cap. 22. Commentario in Micheæ cap. vii., "Nolite credere in ducibus, non in Episcopo, non in presbytero, non in diacono, non in qualibet hominum dignitate. Non hoc dico quod istiusmodi gradibus in Ecclesia non debeatis esse subjecti, Quicunque enim maledixerit patri aut matri morte morietur; et Apostolus docet præpositis in Ecclesia obediendum. Sed quod aliud sit honorare duces, aliud spem habere in ducibus. Honoremus Episcopum, presbytero deferamus, assurgamus diacono, et tamen non speremus in eis." 'Apologia prima adversus Ruffinum, cap. xxiii., "Sciat multum interesse de Angelis et Seraphim et Cherubim dicere dæmones et homines fieri, quod affirmat Origenes, et ipsos inter se Angelos diversa officiorum genera esse sortitos, quod Ecclesiæ non repugnat. Quomodo et inter homines ordo dignitatum ex laboris varietate diversus est: cum Episcopus, et presbyter, et omnis ecclesiasticus gradus habeat ordinem suum; et tamen omnes homines sunt." Epistola xxvii. [al. cviii. 28.] quæ est ad Eustochium, "Aderant Hierosolymarum et aliarum urbium Episcopi, et sacerdotum inferioris gradus, ac levitarum, innumerabilis multitudo." Dicent Hieronymum de diversis gradibus, aut ordinibus loqui secundum usum sæculi sui: idem et ego de Ignatio affirmo. Et quidem Hieronymus eosdem gradus refert ad tempora Apostolica: ut mirum non sit Ignatium post omnium Apostolorum mortem ita locutum Epistola prima ad Heliodorum, [xiv. 8,] "Qui Episcopatum desiderat, bonum opus desiderat; scimus ista: sed junge quod sequitur; Oportet autem hujusmodi irreprehensibilem esse, &c. Et cæteris quæ de eo sequuntur explicitis, non minorem in tertio gradu adhibuit diligentiam, dicens, Diaconos similiter pudicos." Lib. i. adversus Jovinianum, "Cernis igitur quod Episcopus, presbyter, et diaconus non ideo sint beati, quia Episcopi, vel presbyteri sint aut diaconi, sed si virtutes habuerint nominum suorum et officiorum. Alioqui si diaconus sanctior Episcopo suo fuerit, non ex eo

quod inferior gradu est, apud Christum deterior erit: aut-Stephanus diaconus, qui primus martyrio coronatus est. minor futurus est in regno cœlorum multis Episcopis, et Timotheo ac Tito, quos ut subjicere non audeo, ita nec anteponere." Idem Episcopatum tanquam summum in Ecclesia ordinem maximi facit, Episcopo commissam esse Ecclesiam docet, eique principatum attribuit. Epistola secunda, [lii. 9,] ad Nepotianum, "Sciat Episcopus, cui commissa est Ecclesia, quem dispensationi pauperum curæque Epistola ad Theophilum, [lxxxii. 9,] de Joanne præficiat." Episcopo Hierosolymitano, "Aut, quasi Pontifex, cunctis æqualiter imperet: aut quasi imitator Apostoli, universorum saluti ex æquo serviat." Commentario in Esaiam cap. lx.. "Ponam, inquit, principes tuos in pacem, et Episcopos tuos in justitiam. In quo Scripturæ sanctæ admiranda majestas, quod principes futuros Ecclesiæ Episcopos nominavit," Catalogo scriptorum Ecclesiasticorum, "Polycarpus Joannis Apostoli discipulus, et ab eo Smyrnæ Episcopus ordinatus, totius Asiæ princeps fuit," Commentario in Esaiam cap. iii., "Sed et ad nostros Principes referri potest, si atterant subjectam sibi plebem, et pauperes delinquentes publice arguant atque confundant, divitibus autem majora peccantibus ne nutum quidem facere audeant," &c. Et cap. v., "Abutamur hoc testimonio adversum principes Ecclesiæ, qui de mane consurgunt ad sectandam siceram, et bibendum usque ad vesperam," &c. Commentario in Titum cap. i., "Non enim Apostolus Ecclesiæ principem formans vetat esse pugilem et pancratiasten;" quæ postea explicat lib. i. adversus Jovinianum, "Neque enim pugilem describit sermo Apostolicus, sed Pontificem instituit." Epist. iii. [lx. 14,] "Prudenterque Ennius, 'Plebes,' inquit, 'in hoc Regi antestat loco; Licet lacrymare plebi, Regi honeste non licet.' Ut Regi, sic Episcopo; imo minus Episcopo, quam Regi," Quæ cum Hieronymo adeo sint familiaria, etiam illa quæ in Psalmum xliv. sub ejus nomine legimus prætereunda non videntur q: "Constituit Christus sanctos suos super omnes populos. nomine enim Dei dilatatum est Evangelium in omnibus finibus mundi, in quibus principes Ecclesiæ, id est, Episcopi constituti sunt."

<sup>9</sup> In Append. ad tom, vii. ed. Vallars. p. 167,

Præterea Hieronymus necessitatem horum graduum in Necessita-Ecclesia, et quidem Episcopatus, non minus quam Ignatius ordinum Ita enim ille in Dialogo adversus Luciferianos, tuetur Hiecap. 21, "Ecclesia non est quæ non habet sacerdotes." Quos autem voluerit sacerdotes ipse satis indicat, de Hilario loquens, "Episcopos et presbyteros non habente;" idemque ex verbis sequentibus apparet, "Sed, omissis paucis hominibus, qui ipsi sibi et laici sunt et Episcopi, ausculta quid de omni Ecclesia sentiendum sit." Quod ex eodem libro imprimis comprobatur: cap. 9, "Ecclesiæ salus in summi sacerdotis dignitate pendet; cui si non exsors quædam, et ab hominibus eminens detur potestas, tot in Ecclesia efficientur schismata, quot sacerdotes." Quæ pura puta sunt Ignatiana, et ab Aerii dogmate maxime abhorrentia. Denique hanc ipsam ordinum distinctionem a temporibus Apostolicis, imo ab ipsis Apostolis arcessit Hieronymus. In ipsa enim ad Euagrium Epistola, quam Adversarii tantopere solicitant, hæc habet, "Ut sciamus traditiones Apostolicas sumptas de Veteri Testamento, quod Aaron et Filii ejus atque Levitæ in templo fuerunt, hoc sibi Episcopi presbyteri et diaconi vindicent in Ecclesia." Ubi primo aperta distinctio ordinum: alius enim ordo Aaronis, sive summi sacerdotis, qui per excellentiam הכהן הכהן הגדול, o iepeds, vel etiam הכהן הכהן νεί και , τεκ αναραβάχην προσαγορεύουσυ σημαίνει δè ἀρχιερέα, ut loquitur Josephus; alius filiorum Aaronis, seu secundariorum sacerdotum, οθς χαναίας καλοθσι, simpliciter כהנים הדיוטים, vel cum diminutione Sacerdotes idiotæ, vel κατὰ μέρος alius denique Levitarum, quorum diversa officia et dignitates in Scriptura referuntur. Aaroni autem, seu summo sacerdoti Episcopum, sacerdotibus secundariis presbyteros, Levitis diaconos in Ecclesia respondere asserit Hieronymus. Secundo, hujus ordinum distinctionis antiquitatem, auctoritatemque depingit, ex Apostolica enim traditione natam et ad sua tempora derivatam docet.

Blondellus in Apologia ad hæc nullam observationem ad-Blondellus hibet, elucidationem in sexta illius Operis sectione promittit, ad heec pocum tres tantum sectiones ediderit. Sed quid ad hæc re-tuit respondere potuerit, satis perspicitur ex iis quæ in Prolegomenis ad Pseudo-Isidorum scripsit, misera et infelicia et homine vel docto vel probo prorsus indigna. Sic enim

Turrianum disputantem inducit: "Si fuit differentia inter Aaronis filios et Levitas, sunt autem tales Episcopi et presbyteri, fuit semper distinctio eorum. Atqui verum prius, teste Hieron. Epist. ad Euagrium." Tum vero responsionem suam subjungit. "Atqui non sunt tales Episcopi et presbyteri: sed Episcopi (in quibus, Hieronymo, imo Apostolo auctore, presbyteri continentur) et Diaconi. Ergo fallitur Turrianus." Duabus partibus hæc responsio constat, negativa una, affirmativa altera. Episcopi et presbyteri non sunt Aaronis filii et Levitæ: hæc prima. Episcopi et diaconi sunt Aaronis filii et Levitæ, hæc secunda. Sed quid hæc, amabo, ad verba Hieronymi? An Turrianus adeo insanivit ut diceret Episcopos et presbyteros tales esse, quales fuerunt Aaronis filii, et Levitæ? minime vero. Ille nobiscum sic disputavit, pro Epistolis Decretalibus lib. v., "Hieronymus in Epistola ad Euagrium ita scribit, 'Quod Aaron et filii ejus, atque Levitæ in templo fuerunt, hoc sibi Episcopi, presbyteri, et diaconi in Ecclesia vindicent.' Quis autem dicat non fuisse in templo differentiam inter summum sacerdotem Aaron, et filios ejus minores sacerdotes? Quod si fuit semper, fuit igitur semper, auctore Hieronymo, differentia in Ecclesia inter Episcopos et presbyteros." Hæc sunt Turriani verba, quæ misere detorsit Blondellus, ut illis responsionem saltem aliquam reponere videretur. Disputat Turrianus de Aarone seu summo sacerdote, et filiis ejus seu minoribus sacerdotibus; eorum loco substituit Blondellus, in argumento Turriani, Aaronis filios, et Levitas; ac tunc respondet, non esse tales Episcopos, et presbyteros; quod nemo unquam dixit. At nos dicimus secundum Hieronymum Episcopum respondere Aaroni, presbyteros Aaronis filiis, diaconos Levitis. Et cum Episcopus vindicare debeat in Ecclesia id quod Aaron fuit in templo, distinctionem ordinis asserere. præeminentiam dignitatis assumere, subjectionem a presbyteris postulare ex Apostolica traditione tenetur. Alibi eandem comparationem instituit Hieronymus, nulla Levitarum aut diaconorum facta mentione, Epist. ad Nepotianum, "Quod Aaron et filios ejus, hoc Episcopum, et presbyteros esse noverimus." Ubi clare Episcopus singularis summo sacerdoti, presbyteri minoribus sacerdotibus conferuntur. Hoc Hieronymo solenne est. Ita ipse de seipso jam pres-

bytero Epist. xcix. [al. xlv. 3.] "Omnium pene judicio dignus summo sacerdotio decernebar," hoc est, Episcopatu. Epist. lxi.1 adversus Joannem Hierosolymitanum, "Nisi me honor sacerdotii, et veneratio nominis refrænaret, et scirem illud Apostoli, Nesciebam, fratres, quia Pontifex est; scriptum est enim, Principi populi tui non maledices, qua vociferatione et indignatione verborum de tua narratione conquererer! licet ipse nominis tui extenues dignitatem, cum patrem pene omnium Episcoporum et opere et sermone despicias." Quo præcipue spectant ea quæ ante adduximus, "Ecclesiæ salus in summi sacerdotis dignitate pendet." Cum Summa igitur Hieronymus de distinctione Episcopatus a presby- ex Hieteratu, de ejusdem etiam præeminentia atque potestate, de ronymo de necessitate porro et antiquitate tam copiose disseruerit, nulla patu. rationis specie aut Aeriano dogmati consensisse, aut confertas Ignatii sententias minime vidisse putari potest.

Hieronymo Epiphanium mire conjungit, ex quo duo potis- 2. De Episimum observat, primo, eum "Ignatianorum non meminisse:" phanio. secundo "quædam posuisse cum Ignatianis apertissime pugnantia." Propter hæc duo unum ex tribus sequi ait, vel Epiphanium sententias de Episcopatu non vidisse, utpote ab Interpolatore postea insertas; vel Epistolas nescivisse; vel tanguam fictas contempsisse; quod verisimilius putat. Et Recensio primo quidem fateor Epiphanium Ignatii in libris de Hære-Auctorum, quos omisibus nunquam meminisse; at eum nec ignorasse inde sequi-sit, quostur, nec contempsisse: neque si ignoraverit, tot illo ævo et Epiphaoptime scientibus et summe prædicantibus, sententiam nos-nius. tram ullo modo lædit, aut negantis argumenti speciem ullam Ignorasse non sequitur, quia quamplurimos Auctores laudatissimos et ad rem suam accommodatissimos non laudavit, quos tamen eum ignorasse verisimile non est. fuere Papias, Hegesippus, Theophilus, Athenagoras, Pantænus. Agrippa, Melito, Caius, Dionysius Corinthius, Dionysius Alexandrinus, Philippus Episcopus Cretensis, Musanus, Modestus, Rhodon, Miltiades, Apollonius, Serapion, Theophilus Cæsareensis, &c. Hi aliique sane quamplurimi multa ad argumentum Epiphanii opportunissima scripsere, quorum nullius ille meminit: nemo tamen eum hos omnes, aliosque quos præteriit, aut ignorasse aut contempsisse dicet. r Lib. contr. Joann. Hierosolym. § 12.

nit quidem Epistolarum Clementis Romani, sed obiter tantum, non ut ullam ex iis sententiam ad Hæresin aliquam refellendam transcriberet, sed ut adulteratum ab Hæreticis fuisse librum illum ostenderet, qui sub Clementis nomine Periodus Petri vocabatur. Verba etiam quædam ex Epistola ad Corinthios citat non contra Hæreticos, sed tantum ut probet Clementem Episcopatum primo repudiasse. omnes Hæreticos sui temporis scripserat Justinus : eum tamen semel tantum nominat Epiphanius, nec in alium finem, quam ut Tatianum Hæreticum illi synchronum fuisse ostendat. Irenæum aliquoties citat, ut labori suo parceret, et Hæreticorum historiam ex illo transcriberet: at sententias aliquas ex eodem ad Hæreticorum dogmata confutanda nunquam adducit. Imo, ut ipse observat, Irenæus primo libro Hæreticos recenset, reliquis refutat, 'Ακρότατα δὲ αὐτοὺς ἐν τῷ έξης δευτέρω αύτοῦ λόγω καὶ τοῖς ἄλλοις διήλεγξε περιττοτέρους, quæ negligentius a Petavio versa sic refinge, Eos autem in proximo seu secundo libro accuratissime, et in reliquis ex superabundanti refutavit. E primo tamen libro utpote historico tantum excerpta protulit Epiphanius, ad secundum semel respexit, reliquos nunquam attigit; ne unum quidem ex iis testimonium adversus Hæreticos adduxit. Clementem Alexandrinum et Eusebium nominat, sed tantummodo tanquam fide dignos testes historiæ quæ de S. Jacobo narratur. Quidni autem et in Ignatianis æque ei ἀξιόπιστος erat Eusebius? Clementem hunc etiam adversus Gentilium Deos, nec aliter citat. Prolixam porro S. Methodii disputationem adducit adversus Origenem de Resurrectione, aut ut labori suo parceret, aut ut invidiam declinaret. "Eo enim tempore Origenis nomen florebat in mundo," ut loquitur Hieronymus. S. Athanasii quidem integram Epistolam ad Epictetum transcripsit; sed ut Dimœritarum Hæresin luculentius describeret, simulque caveret ne illis dogmata affingere ipse videretur. Paulini etiam Professionem Fidei adjunxit, ut eorum Historiam melius illustraret. Eusebium Vercellensem se Scythopoli vidisse forte commemorat. Quid ipse de iis qui ante eum contra Hæreses scripserant senserit, cui usui essent sibi in Opere suo condendo duobus potissimum locis ostendit. Hæresi Valentini, δρώντες ὅτι ἄλλοι πεπονήκασι, φημί δὲ

Ita testatur Hieronymus in Catalogo. Cf. Theodoret. Hær. Fab. i. c. 2.

Κλήμης, καὶ Εἰρηναίος, καὶ Ἱππόλυτος, καὶ ἄλλοι πλείους, οῖ καὶ θαυμαστώς τὴν κατ' αὐτών πεποίηνται ἀνατροπὴν, οὐ πάνυ τι τῷ καμάτῳ προσθείναι, ώς προείπον, ήθελήσαμεν, ίκανωθέντες τοις προειρημένοις ανδράσι. Cum alios quoque videamus hunc laborem suscepisse, Clementem dico, et Irenæum, et Hippolytum, et alios complures, qui præclare eorum dogmata refutarunt, multum laboris, ut ante dixi, superaddere noluimus, prædictis viris contenti. Et Hæresi Manichæorum, "Ηδη δέ ανδράσι μεγάλοις θαυμαστώς κατ' αὐτοῦ αντιρρήσεις τοῦ ελέγγου πεποίηνται 'Αρχελάφ μεν τῷ Έπισκόπφ, ώς προείρηται, 'Ωριγένει δὲ, ώς ἀκήκοα, 'Ευσεβίω δὲ τῶ Καισαρείας, καὶ Εὐσεβίω τω Ἐμέσης, Σεραπίωνι Θμούεως, Αθανασίω τῷ 'Αλεξανδρείας, Γεωργίω τῷ Λαοδικείας, 'Απολλιναρίω τῶ Λαοδικείας, Τίτω, και πολλοίς τών κατ' αὐτοῦ. Οὐδὲν δὲ λυπήσει καὶ ἀπὸ τῆς ἡμῶν πτωχείας ὀλίγα εἰς αἰσχύνην τοῦ έλεεινοῦ ἀνθρώπου εἰπεῖν. Jampridem vero admirabiles ad illius refutandos errores lucubrationes editæ sunt : velut ab Archelao Episcopo, ut antea dictum est, Origene, ut accepimus, Eusebio Cæsareensi et altero Emeseno, Serapione Thmuensi, Athanasio Alexandrino, Georgio Laodiceno, Tito, multisque qui adversus illum scripserunt. Non erit tamen molestum, si pauca pro inopia nostra ad augendam infelicis homuncionis infamiam dicamus. Plures his scriptores Catholicos, opinor, non nomi- Conclusio. navit Epiphanius in libris de Hæresibus prolixis sane, et elaboratis: infinitos igitur pene omisit: et ex illis quos nominavit, ne unam quidem sententiam adduxit, qua argumenta sua confirmaret, aut Hæretici cujuspiam dogma refelleret.

Audiamus igitur quid de Epiphanio observet Vir doctissimus, quid ex observatione colligat. "Epiphanius," inquit, " nullus Ignatianorum meminit, quibus nihil in tota Antiquitate adversus Aerii opinionem disertius," Ergo "vel Epistolæ sunt postca interpolatæ, vel eas nescivit, vel contempsit." Nihil horum. Nihil enim ex tota Antiquitate unquam attulit Error Dal-Epiphanius ad ullam hæresin refellendam; nunquam aucto- læi de in stituto ritate Veterum usus est ad ullum Hæreticum opprimendum. Operis Licet igitur hæ ipsæ Epistolæ, ut eas nunc habemus, Epiphanii ævo exstiterint (quod certissime cognoscitur, et id negare non potest Dallæus, qui cum Salmasio, Blondello, et Albertino casdem esse quas Eusebius et Athanasius habuerunt fatetur)

si cas optime noverit et maximi fecerit, et ad manum etiam cum scriberet habuerit; incredibile tamen est eum voluisse vel unam sententiam ex iis adversus Aerium adducere, qui aliud in toto illo Opere institutum habuit, et in nulla unquam disputatione adversus ullum Hæreticum, ad illius argumenta retundenda, vel unam sententiam ex Veterum aliquo adduxit. Quorsum igitur qui reliquos omnes præteriit, Ignatium solum laudaret?

Secunda Dallæi observatio de Epiphanio.

Secunda Observatio ex Epiphanio petita multo minus valet. "Quædam," inquit, in disputatione adversus Aerii dogma "ponit cum Ignatianis apertissime pugnantia, imo totidem monstra ex Ignatii Epistolici Hierarchicis legibus: quibus Epistolarum κυρίας δόξας liquido evertit Epiphanius." hæc vera sint, non tantum Aerii argumenta "leviter ac molli brachio solvit," sed et imprudenter causam suam prodidit. Verum aliter plane se res habet. Distinguenda sunt tempora, et Ecclesiæ status, quod accurate observat Epiphanius. et omnia statim plane convenient; nulla inter Ignatium et Epiphanium dissidii vola vel vestigium apparebit. De ætate S. Pauli agit Epiphanius, de sua Ignatius. Ille de Ecclesiis particularibus nondum omnibus numeris absolutis, et πληρώματα οἰκονομίας adhuc recepturis; hic de jam plene constitutis, et ultima Apostolorum manu efformatis, atque stabilitis. Ita ille de Aerio loquitur, Οὐκ οἶδεν ὁ τὴν ἀκολουθίαν τῆς άληθείας άγνοήσας, καὶ ίστορίαις βαθυτάταις μη έντυχών, ότι νέου όντος τοῦ κηρύγματος πρὸς τὰ ὑποπίπτοντα ἔγραφεν ό ἄγιος 'Απόστολος. Veritatis ille seriem ignorans, nec in reconditioribus historiis versatus non intelligit Sanctum Apostolum cum recens esset Evangelii prædicatio pro re nata scrip-Scilicet ut occasio ex circumstantiis illius temporis se obtulit, sua scripta temperavit Apostolus. In aliquibus locis tunc temporis erat Episcopus cum Diaconis, nondum ibidem constitutis presbyteris ob paucitatem fidelium; in aliis erant presbyteri cum diaconis, nondum ibidem constituto Episcopo quod quisquam ea functione dignus adhuc haud reperiretur. Hæc ex reconditioribus historiis hauserat Epiphanius, quas non conspexisse ipsi videbatur Aerius. Ούτω, inquit, κατ' έκεινο καιρού ήσαν οι τόποι, και γαρ έκαστον πράγμα οὐκ ἀπ' άρχης τὰ πάντα ἔσχεν· ἀλλὰ προβαίνοντος τοῦ χρόνου τὰ πρὸς τελείωσιν τῶν γρειῶν κατηρτίζετο. Ita per illud tempus

istiusmodi locorum status exstitit. Etenim unaquæque res non ab initio omnibus numeris absoluta fuit; sed procedente demum tempore, ea quæ ad perfectionem omnium necessitatum pertinent, constituta sunt. Quod late ex Veteri Testamento probat, et sic intelligenda Apostoli verba asserit, et hoc uno fundamento posito, ruere omnes Aerii objectiones concludit, et nos pariter omnem contrarietatem, et cum Ignatianis ἐναντιοφάνειαν eodem tolli putamus.

(V.) Examinato septimo Capite, sequitur octavum cum hoc Contrarietitulo, "Ignota Tertulliano fuisse Ignatiana demonstratur tatem fingit Dalquinque argumentis." Sed quintum telum fatetur Usseria-læus inter num Ignatium non ferire: quatuor itaque tantummodo nobis lianum et restant repellenda. Primo, docet id Tertullianus, quod Igna- Ignatium. tianæ doctrinæ est contrarium. Ergo eum nescivit. sus enim Apostolicum Virum et Martyrem sibi notum nunquam quicquam docuisset. Mira hæc consequentia de quolibet Scriptore, de Tertulliano maxime miranda. quamne ut quisquam aliquid docuerit, quod esset Viris Apostolicis aut Martvribus notis adversans? An Viri Apostolici et Martyres majoris unquam auctoritatis fuere, quam ipsi Apostoli et Evangelistæ? Illorum certe doctrinæ nonnulli aliquando contradixere; non Scripturarum inscii, aut earum auctoritatis contemptores, sed vel inadvertentia ducti, vel præjudicio aliquo abrepti. An Tertullianus adeo subacti judicii, adeo sedati ingenii fuit, ut nulli unquam Viro in Ecclesia celebri contradiceret, cum ipse ab Ecclesia recesserit, et adversus eam quamplurima acerbe et petulanter scripserit? Præterea, vel ipsis judicibus Adversariis, hæc consequentia non est necessaria. De aliis enim Tertulliano junioribus, quos Ignatio contraria docuisse vult, ita disputat Dallæus, ut illi vel ignoraverint, vel ista quibus contraria docuerint in Ignatio non viderint, vel Epistolas tanquam fictas con-Si autem hæc de aliis dici possint, cur non et tempserint. de Tertulliano? Certe Salmasius, Blondellus, et Albertinus hanc consequentiam potius admitterent, qui Epistolas diu ante ævum Tertulliani fictas putarunt; et si Dallæus non admittat, in disputatione sua principium petit, dum ex Tertulliano sic probet Epistolas non exstitisse, cum argumentum nihil valeat, nisi quis concedat casdem post Tertulliani tem-

pora fuisse suppositas. Si enim ante Tertullianum fuerint fictæ, et potuit ille cognoscere, et debuit contemnere.

Sed interim videamus quidnam illud Tertulliani decretum sit, quod Ignatianum adeo aperte refigit, et proculcat. Nempe, "Ubi tres, Ecclesia est, licet Laici." Hæc Tertullianus. At Ignatius, χωρίς τούτων, id est, sine Episcopis, presbyteris et diaconis ἐκκλησία οὐ καλεῖται. Trall. cap. 3. Quæro primo, Ubi hæc a Tertulliano scribuntur? Respon-Tertulliani detur, libro De Exhortatione Castitatis t. At S. Augustinus Tertullianum factum Hæreticum docet secundas nuptias contra doctrinam Apostolicam tanquam stupra damnare, quod in eo Opere facit. Qui autem contra doctrinam Apostolicam scripsit, licet S. Pauli Epistolas nosset, nonne et contra Ignatianam scribere potuit, licet ejus Epistolas haud ignoraverit? Hunc ipsum librum Nicephorus memorat tanquam adversus Ecclesiam scriptum, Καὶ ἰδικῶς κατὰ τῆς καθόλου Ἐκκλησίας βίβλον συντάττει οὐδεν δε ήττον καὶ περί Σωφροσύνης ετερον σύνγραμμα καταλείπει, καὶ περὶ Μονογαμίας έτερον <sup>u</sup>. Cum igitur contra Ecclesiam Catholicam scriberet, hæc habuit, "Ubi tres, Ecclesia est, licet Laici." Pariter et de Fuga in Persecutione, jam adultior Montanista in hunc modum loquitur, "Non potes discurrere per singulos? sit tibi et in tribus Ecclesia." Hæc ille ex Montanistarum disciplina; contra quam ipse Catholicus scripsit, "Hodie presbyter qui cras Laicus: nam et Laicis sacerdotalia injungunt x." Aliter de hac ipsa re locutus est dum Catholicus fuit: "Ubi tres, id est Pater et Filius et Spiritus Sanctus, ibi Ecclesia quæ trium corpus est y." Quicquid autem de illo loco senserit, Ubi duo vel tres in nomine meo congregantur, ego in medio eorum sum, de præsentia Christi id accepit, quæ aliquo sensu Ecclesiam facere videtur, etsi Christus id non dixerit.

liber de Exhortatione Castitatis. Montanista factus illum librum scripsit Tertullianns.

t Cap. vii. Locus est, quem longo sermone discutit Thomas Bennet, Rights of the Clergy, cap. 9; tractat et Reverendissimus Dom. Lincoln. in Ter-tullian. pp. 225—8. "Nonne et Laici Sacerdotes sumus? Scriptum est, Regnum quoque nos et sacerdotes Deo et Patri suo fecit. Differentiam inter Ordinem et Plebem constituit Ecclesiæ auctoritas, et honor per Ordinis consessum sanctificatus. Adeo ubi Ecclesiastici Ordinis non est consessus, ct offers et tinguis, et sacerdos es tibi

solus. Sed ubi tres, Ecclesia est, licet Laici. Unusquisque enim fide sua vivit, neque est personarum acceptio apud Deum."

u Nicephor. iv. cap. 34. Fortasse dubitari potest, annon Nicephorus re-spexerit Libr. de Pudicitia. Sed eodem redit: constat enim Tractatum utrumque fuisse scriptum, quum Tertullianus jamdudum Montanista esset factus.

<sup>\*</sup> De Præser. Hær. cap. 41. <sup>7</sup> De Baptismo, cap. 6.

ipse alibi, "In uno et altero Ecclesia est, Ecclesia vero Christus z." Quod adeo non repugnat Ignatio, ut ipse etiam dixerit, "Ubi est Christus Jesus, illic Catholica Ecclesia." Nihil itaque adhuc dixit Tertullianus nisi quod et Ignatius. Cum autem Ignatius addat, χωρίς τούτων, sine Episcopis, presbyteris et diaconis Ecclesia non vocatur, eadem notione sine dubio locutus est Tertullianus saltem adhuc in Ecclesia Catholica manens. Nam cum de Ecclesiis Apostolicis loquitur, hæc habet, "Habemus et Joannis alumnas Ecclesias. Nam etsi Apocalypsin Marcion respuat, ordo tamen Episcoporum ad originem recensus in Joannem stabit auctorema." Et de Præscriptione Hæreticorum, cap. 32, "Edant ergo origines Ecclesiarum suarum; evolvant ordinem Episcoporum suorum, ita per successiones ad initia decurrentem, ut primus ille Episcopus aliquem ex Apostolis vel Apostolicis viris, qui tamen cum Apostolis perseveraverit, habuerit auctorem et antecessorem. Hoc enim modo Ecclesiæ Apostolicæ census suos deferunt: sicut Smyrnæorum Ecclesia Polycarpum ab Joanne conlocatum refert; sicut Romanorum Clementem Perinde utique et cæteræ exhia Petro ordinatum itidem. bent quos ab Apostolis in Episcopatum constitutos Apostolici seminis traduces habeant." Cum igitur proprie et Catholice de Ecclesia loquitur, ostendit se idem omnino sentire quod sentiebat Ignatius, eam sine Episcopo integram esse non posse. De vocabulo quidem "Ecclesiæ" ita sæpe loquitur, ut Vocabulo et Hæreticis tribuat; quos in Ecclesia proprie dicta esse nec Ecclesias catachresipse nec quisquam alius agnovit. "Faciunt," inquit, "favos tice utitur et vespæ; faciunt Ecclesias et Marcionistæ:" sed quam inique Tertulliaillud nomen iis attribuatur docet, "Habet quidem illa Eccle-nus. sias, sed suas, tam posteras quam adulteras; quarum si censum requiras, facilius apostaticum invenias quam Apostolicum." De Ecclesia etiam mystice loquitur, Lib. de Pudicitia, cap. 21, " Nam et Ecclesia proprie et principaliter ipse est Spiritus, in quo est Trinitas unius Divinitatis, Pater, et Filius, et Spiritus Sanctus. Illam Ecclesiam congregat, quam Dominus in tribus posuit. Atque ita exinde etiam numerus omnis, qui in hanc fidem conspiraverit, Ecclesia ab auctore et consecratore Et ideo Ecclesia quidem delicta donabit, sed Ecclesia Spiritus per spiritalem hominem, non Ecclesia numerus

De Poenitent. cap. 10.

Episcoporum." Cum igitur Tertullianus nunc Ecclesiæ vocabulum proprie sumat, pro tali scilicet qualem Apostoli constituerunt, nunc improprie, et in alia notione, ut cum Spiritum esse dicit, cum idem nomen Hæreticorum conventibus tribuit. aut tribus Laicis, quos ipse sacerdotes vocat sensu aliquo, (tam enim verum est ex Tertulliani sententia, quod tres Laici sunt tres sacerdotes, quam quod ubi tres Laici Ecclesia est,) cum, inquam, tam improprie de Ecclesia loquatur, illud decretum Ignatiano minime contrarium est, cum Ignatius de Ecclesia proprie et integre accepta loquatur, eodem modo quo alibi Tertullianus, quo S. Cyprianus, qui Tertullianum magistrum vocavit: "Illi sunt Ecclesia, plebs Sacerdoti adunata, et pastori suo grex adhærens. Unde scire debes Episcopum in Ecclesia esse, et Ecclesiam in Episcopo, et si qui cum Episcopo non sunt in Ecclesia non esse:" Epist. lxix. [al. lxvi.]: eodem quo Optatus pariter Africanus, "Ecclesia certa quædam membra habet, Episcopos, presbyteros, diaconos, et turbam fidelium b:" eodem quo Victor Vitensis etiam Africanus, "Quibus autem persequar fluminibus lacrymarum, quando Episcopos, presbyteros, diaconos, et alia Ecclesiæ membra ad exilium eremi destinavit c."

Altera objectio de Tertulliano.

Secundo, colligit Ignatium nostrum Tertulliano fuisse ignotum, quia cum "non solum antecessores suos, sed ipsorum etiam Hæresiarcharum contemporales nominatim recenseat, Ignatium ne nominavit quidem:" videamus quam Tertullianus scribens adversus Valentinianos, observat primo eorum originem in Valentino, ejus sequaces notat, Colarbasum, Ptolemæum, Heracleonem, Secundum, Marcum et Theotimum, qui quamvis Valentiniani dicerentur, multum tamen a Valentino discrepabant. Statuit igitur primo cum principalibus agere, non "cum ducibus," ut loquitur, "passivorum discipulorum;" secundo, lectoribus persuadere conatur se non "finxisse materias," hoc est, dogmata illis attribuisse quæ ipsi non propalabant; quod ea non solum "antecessores sui," sed ipsorum "Hæresiarcharum contemporales instructissimis voluminibus et protulerunt et retuderunt." Deinde eos nominat qui illa instructissima volumina scripsere, quibus omnes illas hæreticas opiniones exposuerunt atque refutarunt,

<sup>b</sup> Lib. ii. cap. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>c</sup> De Persecutione Africana, lib. ii. p. 24. ed. Chifflet.

quos ipse ut in hoc scribendi genere assequatur optat. rum primus "Justinus Philosophus et Martyr," qui non tantum "contra Marcionem insignia volumina," sed et "alium librum contra omnes hæreses scripsit," ut testatur Hierony-Secundus est "Miltiades Ecclesiarum mus in Catalogo. Sophista," quem, eodem Hieronymo teste, scimus scripsisse adversus Montanum "volumen præcipuum." Irenæus, cujus instructissimum volumen adversus Valentinianos exstat. Quartus, quem Proculum nominat, quis sit ambigitur, quæ scripserit, opinor, ignoratur d. Jam vero an æquum postulat Vir doctissimus, cum requirit, ut Ignatius hoc loco inter hos quatuor viros memoretur, aut penitus Tertulliano ignotus judicetur? An Ignatius instructissimum aliquod adversus Hæreticos volumen scripsit? an ille eorum nomina, ætates, et opinionum portenta exploravit, et in apertum produxit? an perversorum dogmatum insaniam aut rationibus aut Scripturæ testimoniis retudit? an ea ætate vixit, qua Justinus, aut Miltiades, aut Irenæus, qui hic "Hæresiarcharum contemporanei" nominantur? an ea vel copia vel elegantia scripsit, ut eum in Opere isto Tertullianus optaret assequi? Nihil horum in Ignatio reperimus, quæ omnia in illis spectabantur, quos nominavit Tertullianus, et propter quæ eos omnino nominavit. Absonum est igitur Ignatium inter illos quærere, iniquum flagitare; Tertullianum affirmare ideo eum penitus ignorasse, quod eo loci non nominaverit, ab omni ratione alienum est.

Tertio, "Tertullianus fuisse 'præcoquos et abortivos Marteria cionitas' notat, qui Christum phantasma dicerent; idque probat ex Joanne Apostolo. At Ignatius corum doctrinam perstringit: cum igitur Joanni testem addidisset Tertullianus, si hominem nosset." Quasi vero Ignatii testimonio opus esset ad eam rem, cujus testem Apostolum habuit. Imo vero non tantum opus non erat ut eum adhiberet: sed et absurde fecisset si adhibuisset. Primos enim auctores ejus sententiæ notat, et corum antiquitatem probat: ostendit eos adeo præcoquos, ut ætate Apostolorum exstiterint: id vero ut confirmet, Apostolum ipsum testem adducit, qui eos Antichristos pronunciavit, negantes Christum in carne venisse. Jam vero quam absurdum fuisset Ignatii testimonium ad-

d Vid. Valesii nott. in Euseb. Hist. vi. 20.

jicere, qui A.D. 107 scripsisse perhibetur, et phantasticos damnasse. An ex illius Epistolis liquere potuit, tam præcoquos Marcionitas fuisse, ut antequam S. Joannes Epistolam scripsit, eos exstitisse compertum sit? An quod Ignatius morti vicinus moneret Christianos ut sibi caverent ab iis qui falsam doctrinam in Ecclesia spargere tunc temporis conabantur, inde concludere potuit Tertullianus eos eadem tot annis ante docuisse? "Sed neque hic," inquit, "neque uspiam in toto contra Marcionem Opere, Ignatii meminit, cujus tam multæ leguntur adversus Marcionica figmenta sententiæ." Non meminit quidem Ignatii, qui nullius meminit; in toto contra Marcionem Opere ne unum quidem Ecclesiasticum scriptorem citat: Scripturis, traditione, rationibus pugnat, et quidem Ignatianise; nec ex Ignatio nominatim sententiam aliquam nec ex alio quopiam describit. Ignatius Epistolas ideo non scripsisse dicendus est; omnes etiam libri qui aliquid præclare contra Marcionicam Hæresin continere reperiuntur, spurii et commentitii censendi sunt. Tertullianus non tantum in hoc, sed in toto quod exstat Opere, nullam unquam sententiam ex ullo Scriptore Ecclesiastico totidem verbis nomine citato excerpsit. Barnabam nominat, sed ut auctorem Epistolæ ad Hebræos, quæ nunc S. Pauli creditur. Hermam citat, quem nunc ut authenticum admittit, nunc ut apocryphum despuit. Clementem laudat ut Romæ Episcopum, non ut Epistolæ scriptorem. Christianos aliquot Ad Gentes, Πρὸς "Ελληνας, "Opuscula condidisse," dicit, neminem nominat. Cujusdam hæc verba recitare videtur, "Quoniam quidem desponsata est Maria, idcirco et ab Angelo, et ab Apostolo mulierem pronuntiatam: desponsata enim quodammodo nupta f;" sed an scripta fuerint non docet, et ipsa affert tantum ut refutet. Irenæum, Miltiadem, Proculum semel nominat, quos et se sequi professus est. Præter hos ille, qui quamplurimos Hæreticos, ducentos pene Ethnicos laudat, neminem ex scriptoribus Ecclesiasticis nominare dignatus est: et ex

c Locum, quo Ignatium imitatus est Tertullianus, indicat Pearsonus in Notis ad Epist. Smyrn. cap. ii. Λέγουσι τὸ δοκεῖν Αὐτὸν πεπουθέναι, αὐτοὶ τὸ δοκεῖν ὄντες. "Ita omnia," ait Tertullianus, "in imagines urgent, plane et ipsi imaginarii Christiani."

<sup>—</sup>Adv. Valent. cap. xxviii. Alium locum profert Bullus, Def. Fid. Nic. II. vii. 3, refragante quidem Curetono, in Vindiciis suis, p. 57, sed confirmante nuper Viro Docto in Censura Trimestri, (Quarterly Review.) clxxv. 86. f De Veland. Virg. cap. vi.

eorum quos nominat scriptis ne una quidem sententia ad Frustra arrefutandos Hæreticos, aut doctrinam aliquam Christianam gumentum captat confirmandam tanquam testimonio, aut sub specie auctori- Dallæus Silentium igitur Tertulliani nihil ad Ignatii ex silentio Epistolici auctoritatem imminuendam valet.

Quarto, Ignatium nostrum non tantum Tertulliano sed et Catholicis ejusdem ævi ignotum fuisse aliunde deprehendit. Scilicet "Catholici lapsos, etiam mechos, per penitentiam in Ecclesiam admittebant. Tertullianus. Montani sectator. lib. de Pudicitia Catholicos oppugnat. Ignatius docet pœnitentes esse suscipiendos. Ergo nec Tertulliano, nec Catholicis notus fuit." Ain' vero? ergo nec Tertulliano, nec Dialectico Catholicis notus fuit, vel quod idem est, "et Tertulliano et Dallæana. Catholicis ignotus fuit?" idque hinc deprehendi putas? Utrumque certe non sequitur. Pro alterutro quidem species aliqua argumenti est, pro utroque nulla. Liber quidem de Pudicitia ita scriptus est, ut plerumque primo Psychicorum, id est, Catholicorum objecta, dein Tertulliani Montanistæ responsiones contineat. Objecta autem illa vel omnia et sola fuerunt quæ Catholici Hæreticis opponebant, et ad quæ a Tertulliano responsionem exspectabant atque postulabant: quod si factum putemus, tum Tertullianus censeri non potest Ignatium ideo ignorasse, quia eum non nominabat; neque enim pro se nominare potuit, neque adversus se nominare debuit, nisi eos tantum quorum auctoritas ei objiciebatur. Vel objecta hæc Tertullianus sibi ipsi fecit, cum delectu et pro arbitrio, et non ex præscripto Catholicorum, quod verisimillimum est; et tum inde colligi nullo modo potest, omnibus illius ævi Catholicis ignotum fuisse Ignatium nostrum, quod Tertullianus eum non nominaverit, qui objecta non ab illis accepit, neque omnia quæ illi objicere aut possent aut solerent tractavit, sed ipse sibi prout ipsi visum est objecit quo facilius solveret. Male igitur Vir doctissimus "et Tertulliano et Catholicis" hoc argumento Ignatium nostrum ignotum fuisse colligit. At quædam de Ecclesiasticis scriptoribus adduxerunt vel Catholici vel Tertullianus pro Catholica sententia; hoc saltem negari videtur non posse. Cur non igitur Ignatium inter Ecclesiasticos Scriptores nominarunt, nisi quod eum non noverunt? Respondeo, si ullus omnino ut Ecclesiasticus scriptor in illo Opere fuerit testis productus.

unus tantum fuit, scilicet Hermas: qui tamen non ut Ecclesiasticus, sed ut Canonicus scriptor produci videtur, ad cujus auctoritatem imminuendam Tertullianus respondet, quod "ejus Scriptura Divino Instrumento non meruisset incidi:" quod nemo unquam respondisset de Auctore, qui a nemine pro Canonico haberetur, aut qui simpliciter ut Ecclesiasticus tantummodo proponeretur. Præterea Tertullianus diserte cavet in hoc ipso Opere, ne quisquam præter scriptores Canonicos eam litem disceptet. Nam non tantum ad Hermæ Pastorem, cum picto pastore in calice collatum respondet, "At ego ejus pastoris Scripturas haurio qui non potest frangi," sed et cum pro sua sententia Barnabam laudat, et Hermæ præfert, id non sine præfatione facit, "Volo tamen ex redundantia alicujus etiam comitis Apostolorum testimonium superducere, idoneum confirmandi de proximo jure disciplinam magistrorum g." Ita auctoritatem ejus diminuit, quem ipse producit: et hoc etiam fecit cum non Barnabæ ipsius Epistolam citaret, sed eam quæ scripta est ad Hebræos, quæ nunc in Canone est, et S. Pauli Epistola creditur. vero quorsum Catholici Tertulliano, vel ipse sibi objiceret testimonium scriptoris ab Ecclesia tantum probati, qui totam ipsam Ecclesiam sprevit ac despuit? Sed revera Ignatiana talia non erant, ut a Catholicis in hac causa recte et apposite adhiberentur; neque enim quæstionem spectabant, quæ tunc agitabatur, neque ad Catholicorum sententiam confirmandam nisi obtorto collo adduci potuerunt, aut cum Scriptura Hermæ conjungi, "quæ sola mæchos amat," ut loquitur Tertullianus. Quæstio enim erat an Christiani ob crimen mœchiæ ejecti per pænitentiam recipi in Ecclesiam deberent. Ignatius autem nihil de mœchis habet, nihil de iis qui, dum intra Ecclesiam sunt, aut illud, aut aliud quodvis grave crimen perpetrant. Ille ad unitatem Ecclesiasticam hortatur Philadelphienses, et ad consensum cum Episcopo suo. Quotquot enim Dei sunt et Jesu Christi, inquit, isti cum eo sunt : et quotquot utique pænitentes veniunt in unitatem Ecclesiæ, isti Dei erunt. Ac rursus post pauca. Ubi divisio est et ira, Deus non habitat. Omnibus igitur pænitentibus dimittit Deus, si pæniteant in unitatem Dei, et concilium Episcopi. Hæc Ignatius noster de Hæreticis et Schismaticis loquitur ad

E De Pudicitia, cap. x. et xx.

unitatem Ecclesiæ et concilium Episcopi redeuntibus. Omnia quæ utramque sententiam antecedunt aut sequuntur hoc verissimum esse evincunt. Nihil ille de mœchis, nihil de sicariis, de idololatris nihil. Φεύγετε μερισμον καὶ κακοδιδασκαλίας, inquit, et hoc argumentum late persequitur. Schismaticis et Hæreticis persistentibus æternum supplicium minatur, resipiscentibus receptionem suadet et salutem spondet, quibus receptio in Ecclesiam negata nunquam fuit. Imo gravissima peccata extra Ecclesiam a schismaticis aut Hæreticis perpetrata, etiam Montanistis judicibus, receptionem in Ecclesiam pœnitentihus non præcludebant. "Cui enim dubium est," ait Tertullianus hoc ipso de Pudicitia libro, "hæreticum institutione deceptum, cognito postmodum casu, et pœnitentia expiato, et veniam consequi, et in Ecclesiam redigi?" Hæc igitur Ignatiana ad eam quæstionem non spectabant, nec a Catholicis usurpari in ea re poterant: quod igitur Ignatius noster in eo libro non nominetur, nec eum Catholicis, nec Tertulliano ignotum fuisse ostendit. conjecturis ex Tertulliani silentio male natis, totique Capiti octavo, quod ad nos spectat, responsum est.

(VI.) Proximus, cui ignotus fuisse dicitur Ignatius noster, Argumenest Caius quidam, ut videtur, cujus scripta omnia perierunt. tum de Si libri ejus exstarent, forte ex iis aliquid certi haberemus, scripta non quo hæc conjectura liquido refelli posset. Nunc cum Frag-nisi quod mentum quoddam tantummodo apud Eusebium exstet, idque Fragmenta quedam sine nomine, cui argumentum innititur; multo nobis diffici- servavit lior hæc provincia redditur, sed et conjectura simul multo Eusebius. Si sæpiuscule Caius ille in libris suis Ignatium nostrum nominasset, quod ab illo fieri potuisse nemo certe præter Dallæum negare potest: (vixit enim tertio sæculo, postquam fictæ dicuntur Ignatii Epistolæ Salmasio, et Albertino) nihil tamen id nos juvat, ad quos illi non pervenerunt. Ex instituto Auctoris, et modo scribendi nihil reponere licebit, quod de Irenzo, Tertulliano, Epiphanio fecimus. argumentum igitur e Fragmento productum ex solo Fragmento respondere possumus. Illud autem sic se habet. "Artemon docebat Christum esse purum et nudum hominem, Ignatius contrarium docuit." Recte. "Qui Artemonem sequebantur, asserebant doctrinam suam esse antiquam, usque ad

Victorem durasse, a Zephyrino esse mutatam. Caius producit e contra eos qui ante Zephyrinum scripsere, qui Christum et Deum et hominem prædicarunt. Inter eos Ignatium non nominat; ergo eum ignorabat." Ut Caium ideo ignorasse Ignatium constet quia eum non nominavit, necesse est ut etiam constet eum omnes, quos idem scripsisse norit, nominasse. vero constare non potest: erant enim quamplurimi qui ante Zephyrinum scripsere, et Christum Deum et hominem dixere, quos neque Caius nominat, neque ignorasse censendus est. Imo certum est Caium aliquorum testimonia omisisse quæ cognovit, et, quod rem nostram propius spectat, ideo nonnulla præteriisse, quod ea omnibus nota putaret; in quorum numero merito sane Ignatius ponendus est omnium notissimus; fatente etiam Viro doctissimo, si Epistolas illas scripsit, eas non potuisse non omnibus esse cognitissimas. sine qua assertione argumentum negans nullius esset ponderis. Præterea, certi generis scriptores incertus ille Auctor statuit producere, non autem alios, in quo genere S. Ignatius minime recensebatur; eos scilicet qui adversus Gentes scripserunt, et ex professo adversus Hæreticos. Videmus igitur illius institutum atque propositum fuisse, tales Auctores producere, qualis Ignatius non fuit, tales omittere qualis Ignatius omnino fuit. Ex silentio igitur Caii non potest inferri ignoratio Ignatii. Hæc omnia in verbis ab Eusebio laudatis reperiuntur. Cum enim dicerent Artemonici antiquiores omnes etiam Apostolos eorum doctrinam tradidisse, eamque in Ecclesia custoditam fuisse usque ad Victoris Episcopatum. et sub Zephyrino Pontifice demum esse adulteratam, contra hæc sic Caius ille, qui sub Zephyrino, vel non multo post scripsisse putatur, "Ην δ' αν τυχον πιθανον το λεγόμενον, εί μη πρώτον μεν αντέπιπτον αυτοίς αί θείαι γραφαί και άδελφῶν δέ τινων ἐστὶ γράμματα πρεσβύτερα τῶν Βίκτορος χρόνων, α έκεινοι πρός τα έθνη ύπερ της άληθείας, και πρός τας τότε αιρέσεις έγραψαν λέγω δε Ίουστίνου και Μιλτιάδου και Τατιανού και Κλήμεντος, και έτέρων πλειόνων, εν οίς απασι θεολογείται ὁ Χριστός τὰ γὰρ Εἰρηναίου τε καὶ Μελίτωνος καὶ τῶν λοιπῶν τίς ἀγνοεῖ βιβλία, Θεὸν καὶ ἄνθρωπον καταγγέλλοντα τὸν Χριστόν; Ac fortasse id quod dicitur credibile videretur, nisi eis refragarentur primum quidem divinæ Scripturæ, deinde fratrum quorundam scripta Victoris ætate antiquiora, que illi adversus Gentes pro veritate, et contra sui temporis hæreticos scripserunt. Justinum intelligo, et Miltiadem et Tatianum, ac Clementem, aliosque quamphirimos, in quorum omnibus libris Christus ut Deus repræsentatur. Nam Irenæi quidem et Melitonis et reliquorum scripta quis est qui ignoret, quæ Christum Deum simul atque hominem prædicant? Quibus verbis videtis eum proferre velle quorundam fratrum scripta, tempus assignare ante Victoris ætatem, auctores certi generis indigitare, eos nempe qui adversus Gentes, et Hæreticos sui temporis, ex professo scripsere. Observare potestis aliorum complurium nomina de industria ab ipso fuisse omissa, eorum præcipue qui maxime erant noti. Causam igitur Caius non assignavit ob quam Ignatium nominaret; cur autem eum omitteret, optimam et opportunissimam prodidit. lum igitur ex silentio hujus Fragmenti Ignatio nostro periculum.

(VII.) "Idem judicandum de Clemente Alexandrino," in- De Clequit. Imo vero de Clementis Alexandrini silentio nihil liquido mentis Alex. siaffirmari, nihil inde certo concludi potest. Quamplurima lentio. enim ejus scripta perierunt, ut Υποτυπώσεων libri octo, de Paschate lib. i., de Jejunio disputatio, de Obtrectatione lib. i., de Canonibus Ecclesiasticis et adversus Judaizantes, lib. i. Utrum Ignatii in illis vel eorum aliquo meminerit, necne, nemo certo affirmare potest. In admonitione ad Gentes, in tribus Pædagogi libris, in tractatibus duobus, quorum nunc unus, nunc alter locum octavi libri Stromateon occupabat, qui jam tandem ambo exstant, nullum omnino scriptorem Christianum nominat Clemens. "At in libris Stromateon plurimos Gentiles et Christianos nominat, Ignatium nun-Plurimos quidem Gentiles nominat; sed quid hoc ad Ignatium? non paucos etiam Hæreticos citat; sed nec inter eos Ignatius requirendus est. "Christianos," hoc est, Catholicos non "plurimos" sed paucissimos nominat, tres certe tantum, si modo et illi Catholici omnes sint, Barnabam, Clementem, Herman, omnes certe tanguam S. Paulo coævos, et tanquam sacros potius, quam Ecclesiasticos scriptores. Κλήμης, inquit, ὁ ᾿Απόστολος, ὁ ᾿Απόστολος Βαρνάβας, θείως ή δύναμις ή τῷ Ερμᾶ κατ' ἀποκάλυψιν λαλοῦσα. Scriptorem Catholicum secundi ævi ne unum quidem nominat; si

Ignatium prætereat, præterit et Polycarpum et Papiam et Quadratum et Aristidem et Justinum et Melitonem et Athenagoram et Dionysium et Hippolytum et Hegesippum et Irenæum; quos omnes eum ignoravisse non puto, magis quam Magistrum suum Pantænum. Sed "mirum est," inquit, "qui vel ex una Clementis ad Corinthios Epistola tria quatuorve loca in Stromateon opere descripsit, nihil in tam multis Ignatii, ne sententiam quidem unam reperisse quam notaret." Cur non et Barnabam etiam producit, qui sæpius in eo Opere laudatur? cur non et Hermam, qui adhuc frequentius adducitur? Quicunque Clementis Stromateas probe novit, nunquam mirabitur ab eo Ignatium esse præteritum, tres reliquos toties citatos. Instituit illic Gnosticum suum, non vulgaribus Theologiæ principiis imbutum, sed ultra aliorum Christianorum sortem elevatum, et ut Magister Origenis mystica quæque et anagogica ubique sectatur; qualia in Barnabæ Epistola, et Hermæ Pastore plurima occurrunt, in simplicissimis et monitorum tantummodo salubrium plenis Ignatii Epistolis non reperiuntur. Sed dices, etiam Clementis Epistola simplicitatem Apostolicam spirat: ex illa vero tria quatuorve loca affert. Ita sane. Sed Clemens Alexandrinus etiam in illa aliquid non simplex et vulgare animadvertit, sed γνώσιν τελειοτέραν præ se ferens, quod ex illa non semel excerpit. Observat Clementem Romanum differentias eorum qui sunt probati in Ecclesia describere, et inter eos ponere τὸν δυνατὸν γνῶσιν ἐξειπεῖν, eum igitur locum bis citat, tum in primo libro, tum in sexto b. Observat eum τύπον τινὰ τοῦ γνωστικοῦ ὑπογράφειν, formam quandam Gnostici describere, ad quam omnes pene Epistolæ partes miro modo refert, libro quarto c. Notat et mundos ejus post oceanum, quos cum Platonicis confert. Talia apud Ignatium nostrum invenire non erat. Silentium igitur Alexandrini non indicat Ignatiana non fuisse, sed ad informandum Gnosticum, ad mysticam et anagogicam tropologicamque doctrinam illustrandam, aut Philosophiam excolendam minime

mentis Stromateon.

Argumen-

tum Cle-

Sed certum et definitum nobis locum indicat Stromateon

c Cap. xvii. init.

<sup>&</sup>lt;sup>b</sup> Lib. i. cap. vii. § 38. Lib. vi. cap. iii. § 65.

Opere lib. vii. p. 764 d, quo sine dubio Ignatii nomen posuisset Clemens, si Epistolas ejus unquam vidisset. Mira quidem hæc perspicacia, et scribendi moris apud Veteres accurata observatio, quæ quo quisque loco quemlibet se antiquiorem nominare debuerit, indicare potuit. " Ubi tradit Hæreticorum sectas Hadriani demum Augusti temporibus coalescere cœpisse, opportunus erat locus Ignatiana nostra commemorandi." Quid vero, an aliquid in suam sententiam ex Ignatianis trahere potuit? An Ignatius illi idoneus testis fuit, ex quo probaret Hæreticos non nisi sub Hadriani imperio cœpisse, cum ipse ante Hadrianum sub medio Trajani imperio passus sit? Non hoc vult Vir doctissimus: ad sententiam suam confirmandam non potuit Clemens Ignatium nominare, debuit ad refellendam. Duram profecto legem scriptoribus antiquis figit, qui necessitatem iis imponit citandi clarissimos Ecclesiæ Antistites contra suam sententiam. Neque hoc vult Vir doctissimus; quid igitur? "Ignatianas Epistolas traditioni suæ apertissime repugnantes si scivisset," aliquid certe fecisset, quod non fecit: quid autem hoc est? "Vel eas refutasset." Imo vero hoc nunquam fecisset. Quisquamne Veterum Christianorum eam de antiquioribus Patribus et Episcopis de Apostolorum discipulis et Martyribus opinionem, de seipso eam præsumptionem habuit, ut eos ideo produceret, quo refelleret et refutaret, quo aperti mendacii et falsi testimonii reos teneret? Verum si hoc non fecisset, " suam ipse traditionem ad harum normam correxisset." Ante dixerat "opportunum hunc locum esse Ignatiana nostra commemorandi," nunc, si commemorasset, sententiam suam "correxisset:" at eam aliter corrigere non potuit, nisi totam obliterasset atque expunxisset. Hoccine autem huic loco opportunum esse potuit, quod totum everteret et expungeret? Hæc omnia meræ sunt conjecturæ, et quidem infelicissimæ, nec Ignatii Epistolis, nec proposito Clementis ullo modo convenientes. Clemens non omnes Hæreses respexit, sed aliquas tantum sua ætate maxime conspicuas, et scriptis etiam ubique tunc temporis celebres, quibus maxime Catholici vexabantur, cum antiquiores aliæ jam pene evanuissent. Harum initia aliquo modo indicat, Ecclesia posteriores ostendit, nec tam quidem antiquas quam ipsi jactitabant. Quod enim Basilides

d Cap. xvii. § 106. p. 898, ed. Potter.

Glauciam Magistrum suum assereret, quem discipuli ejus Petri interpretem fuisse affirmabant; quod Valentiniani ad Theodadi, tanquam S. Pauli discipulum hæreseos suæ originem referrent; hæc omnia quasi non satis certa rejecit, et quæ harum hæreseon antiquitatem minime probarent. Aliter satis novit omnium eruditissimus Clemens, non tantum sub Trajano ante Hadrianum, non tantum sub tempore martyrii Ignatiani, ut ipse Ignatius indicat, sed etiam ævo Apostolorum Hæreticos aliquos exstitisse, ut et Historia Ecclesiastica, et ipsæ etiam S. Scripturæ testantur. Iniquissimum igitur est hoc loco postulare ut Clemens Ignatium nostrum, si scivisset, citaret; ab omni ratione alienissimum, ignoravisse eum, quod non citaverit, concludere.

Dallæus. sibi inconstans ad interpolatas Epistolas recur-1. ad fin.)

Verumenimvero "eadem est," inquit, "et alterius cujusdam Clementis sententiæ ratio. Ille enim statuit Christum unum tantum annum in terris prædicasse. At Ignatius noster diserte scribit Dominum" tribus post Baptismum annis prærit. (Vid. P. ii. cap. dicavisse Evangelium. Imo vero noster Ignatius hæc nunquam scripsit. Quæ enim recitat Dallæus ex Epistola ad Trallianos pagina 76, eodem quidem loco apud Usserium inveniuntur; sed tota pagina miniata est, et ea verba non ad Auctorem sed Interpolatorem Epistolæ referenda sunt, et ad nos non spectant, qui Epistolam ad Trallianos quidem sed ab omnibus assumentis liberam defendimus e. Et tamen hoc unicum argumentum affert, quo probet Ignatium et Origeni, et Julio Africano, et Lactantio ignotum fuisse. Ejusdem farinæ sunt quæ de Paulo conjugato, et de Resurrectione Christi habet: quæ adversus Ignatium Baronii, non autem nostrum, sunt allata. Nihil tamen aliud affert, ut probet Ignatium etiam Dionysio Alexandrino fuisse ignotum. Quod ad nos igitur spectat, expungenda plane ex titulo Capitis magna illa nomina Origenis, Julii Africani, Lactantii, Dionysii Alexandrini, et ipsius etiam Hieronymi. hactenus adductum est quo probetur aut verisimile reddatur, Ignatium nostrum Clementi Alexandrino fuisse ignotum: et nos meliori jure ei notum fuisse contendimus. modo verisimile est eum quem Origenes discipulus etiam

<sup>e</sup> Hanc Dallei inconstantiam, qua prius usus erat in S. Ignatium in Trac-tatu de Vero Usu Patrum, cap. viii. p. 177. non injuria reprehendit Pear-

sonus, Part ii. cap. 1. ad fin. Parkeri nostratis opera instructus erat Dallæus etiam in Tract. de Usu Patrum. Pol. Eccl. lib. ii. cap. 13. p. 224.

juvenis tam bene novit, (ut ostendimus,) Clementem Magistrum ignorasse.

Hæc cum e Clemente adduxisset, tandem Argumentum a testimonio negativum, a silentio scilicet Scriptorum ante Recapitu-Eusebii tempora ductum, varium quidem illud et miscella-latio. neum, et prolixum concludit; quo Ignatianas Epistolas omnibus ante Eusebium ignotas se probasse putat, ideoque nullas fuisse. Id autem eum de nemine probasse ostendi; non de Irenæo, non de Alexandrinis, aut Æthiopibus, non de Tertulliano, aut Caio, aut Clemente Alexandrino f: multo minus de Origene, Julio Africano, Dionysio Alexandrino, aut Lactantio, pro quorum ignorantia nihil ex nostris Epistolis adduxit; non de Epiphanio, aut Hieronymo, non de Boioariis aut Ionensibus, quorum ignoratio etiam probata si esset, nullam neganti argumento vim adderet. Quare nos multo meliori jure sic disputamus: cum Polycarpus Ignatii discipulus, cum Philo et Agathopus ejusdem comites, cum Irenæus Polycarpi discipulus, cum Theophilus Ignatii in sede Antiochena aliquando successor, aut ejusdem ævi aliquis, cum denique Origenes discipulus, Clementis Ignatii Epistolarum diserte meminerint, aut ad eas aperte respexerint; cum ii omnes, qui ignorasse perhibentur, nullam nobis eam ipsis ignorantiam tribuendi satis justam causam præbuerint; Argumentum a silentio negative ductum nihil omnino valere pronunciamus, et ab iis qui noverunt, reliquos non ignorasse, aut si aliqui ex iis forte ignoraverint, argumentum inde fieri non posse concludimus.

' Locum Clementis Alex., quo Ignatium respexisse videtur, indicat Pearsonus infr. Part. ii. cap. x. § 3.

FINIS.



|     |   |   | · |  |
|-----|---|---|---|--|
|     |   |   |   |  |
| · . | ٠ |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
| •   |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   | ٠ |   |  |
|     |   |   |   |  |
|     |   |   |   |  |



THE BORROWER WILL BE CHARGED AN OVERDUE FEE IF THIS BOOK IS NOT RETURNED TO THE LIBRARY ON OR BEFORE THE LAST DATE STAMPED BELOW. NON-RECEIPT OF OVERDUE NOTICES DOES NOT EXEMPT THE BORROWER FROM OVERDUE FEES.



